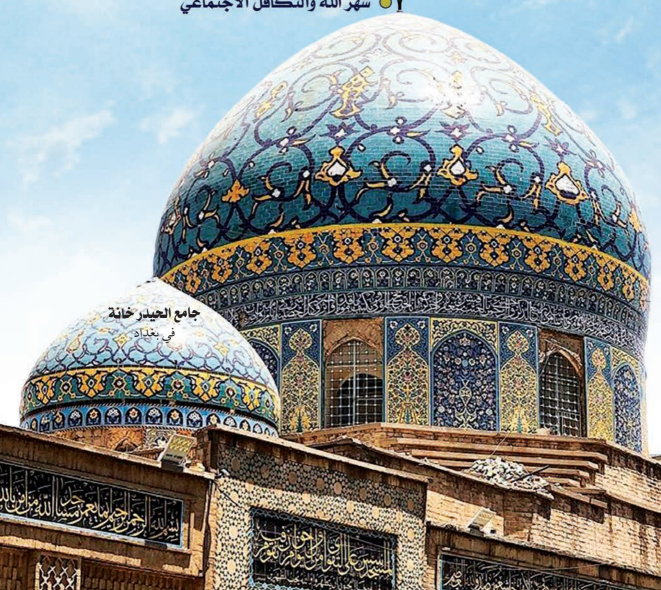


مجلة شهريسة تهتم بنشسر الثقافة الدينية للمؤمنيسن تصدر عن: شعبة التبليغ الديني في قسم الشؤون الدينية - العدد (٨٨) لشهر رمضان لسنة ٢٤٤٢هـ

- من كرامات الإمام الحسن المجتبى الله
- ﴿ ۞ الإنفاق على غير المسلمين في القرآن الكريم
  - ﴿ ﴿ شَهْرِ اللَّهِ وَالْتَكَافُلُ الْاجْتُمَاعِي





ليلة ٢٣ من شهر رمضان المبارك يلة القدر المباركة على أقرب الاحتمالات فيها

# اقرأ في هذا العدد

وقفة فقهية

أحكام مجهول المالك | ح٢.....ص٦-٧

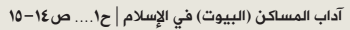




♦ مساجدنـــا

جامع الحيدر خانه في بغداد.....ص١٢–١٣









» عقائدنــــا

عقيدتنا في عدل اللَّه عز وجل.....ص١٨ – ١٩

الْغَبَّبُ الْغَيْلُونَ الْمَالِقَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللَّا اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا



التدقيق شعبة التبليغ الديني التصميم والإخراج الفني حسن المــوســـوي هيئة التحرير الشيغ رعـد العبـادي الشيغ حازم الـــترابي الشيغ حسين الهاشمي الشيغ وصــفي الحــلفي

رئيس التعرير الشيخ حازم الترابي مدير التعرير الشيخ وصفي الحافي



\* روى أبو أسامة زيد الشحام، عن أبي عبد الله عليه إلى قال: «خرج الحسن بن على على إلى مكة سنة من السنين حاجاً حافياً، فو رمت قدماه، فقال له بعض مواليه: لو ركبت لسكن عنك بعض هذا الورم الذي برجليك.

قال: كلا، ولكن إذا أتيت المنزل فإنه يستقبلك أسود، معه دهن لهذا الداء، فاشتره منه ولا تماكسه.

فقال مولاه: بأبي أنت وأمي، ليس أمامنا منزل فيه أحد يبيع هذا الدواء! قال: بلي، إنه أمامك دون المنزل.

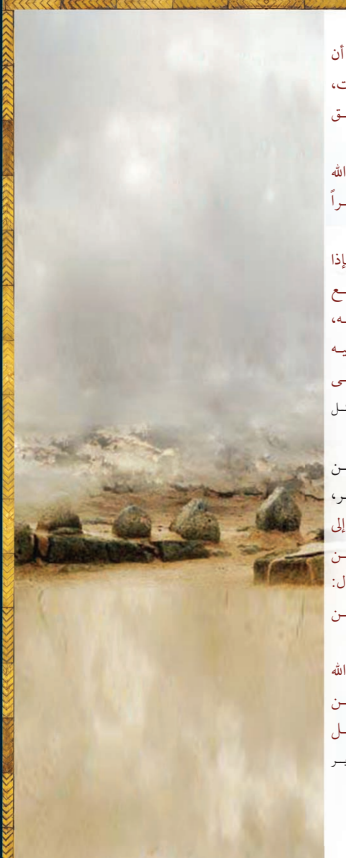
فسار أميالاً فإذا الأسود قد استقبلهم، فقال الحسن لمولاه: دونك الرجل، فخذ منه الدهن واعطه ثمنه.

فقال الأسود للمولى: ويحك يا غلام لن أردت هذا الدهن؟! قال: للحسن ابن على، فقال: انطلق بي إليه.

فأخذه بيده حتى أدخله عليه، فقال بأبي وأمي، لم أعلم أنك تحتاج إليه، ولا أنه دواء لك، ولست آخذ







له ثمناً إنها أنا مولاك، ولكن أدع الله أن يرزقني ذكراً سوياً يجبكم أهل البيت، فإني خلفت امرأتي وقد أخذها الطلق تمخض.

قال: انطلق إلى منزلك، فإن الله (تبارك وتعالى) قد وهب لك ذكراً سوياً، وهو لنا شيعة.

فرجع الأسود من فوره، فإذا أهله قد وضعت غلاماً سوياً، فرجع إلى الحسن المسيرة فأخبره بذلك، ودعاله، وقال له خيراً. ومسح الحسن الحسن رجليه بذلك الدهن، فها برح من مجلسه حتى سكن ما به ومشى على قدميه» (دلائل الإمامة، محمد بن جرير الطبري: ص١٧٢).

\* روى على بن أبي حمزة، عن على بن أبي حمزة، عن على بن معمر، عن أبيه، عن جابر، عن أبي جعفر على الله عن أبي جعفر على أبي جعفر على أبي فقالواله: أرنا ما عندك من عجائب أبيك التي كان يريناها، قال: وتؤمنون بذلك؟ قالوا كلهم: نعم، نؤمن به والله.

قال: فأحيا لهم ميتا بإذن الله (تعالى)، فقالوا بأجمعهم، نشهد أنك ابن أمير المؤمنين حقا، وأنه كان يرينا مشل هذا كثيراً) (دلائل الإمامة، محمد بن جرير الطبرى: ص١٧٣).



# احكام مجهول المالك الحلقة الثانية



وفق فتاوي سماحة المرجع الديني الأعلى السيد علي الحسيني السيستاني المُظِلَّة الفتاوي الميسرة

السوال: توجد أرض مجهولة المالك (لا يعلم مالكها) وجاء أحد الأشخاص وقال لأحد المؤمنين سوف أسجّل الأرض باسمك مقابل مبلغ مالى. فهل يجوز ذلك أم لا؟

الجواب: إذا كان ممّا لا يعتنى به صاحبه ولم يقصد إحياءه فالأحوط وجوباً الفحص عنه أولاً، وبعد اليأس عنه يشتري من الحاكم الشرعي (المجتهد الجامع للشرائط) ويدفع له الثمن ليسلّمه للفقراء أو يدفع لهم بإذنه.

السوال: حصة غذائية أخذها شخص بشكل غير قانوني ثم باعها فهل يحب عليه أن يتصدق بقيمة الحصة الغذائية أم

# بثمن بيعها؟

الجواب: بل يتصدق بقيمتها على الفقراء المستحقين شرعاً.

السوال: ما حكم المؤمن إذا اختلط القليل من ماله بهال الحرام مع علمه بهذا؟ الجواب: إذا علم مقدار الحرام ولم يعلم صاحبه وجب التصدق عنه بمقداره.

السؤال: هل يجوز للمسلم المالك لقطعة أرض خاصة به في الحق أن يمتلك ما فيها من نفط أو منجم للذهب أو شابهه من الثروات والتي تعتبر من الأملاك العامة التي يتقاسم فيها الجميع؟

الجواب: المعادن الباطنة لا تتبع الأرض ولا تملك بإحيائها.

السوال: شخص لديه دكان يعمل به فياً قي شخص يترك سلعة عن نسيان في الدكان، فهل يحق لصاحب الدكان أن يتملك هذه السلعة إذا لم يظهر صاحبها؟ ومع جواز ذلك هل يبقى شيئاً في ذمته مع عدم ظهور صاحب السلعة؟

الجواب: يجب أن يحتفظ بها إلى أن ييأس من العشور عليه، ثم يتصدق بها أو بقيمتها والأحوط وجوبا الاستئذان من الحاكم الشرعي.

السوال: في أيام الربيع النحل ينقسم جيشاً منها ليشكل خلية مستقلة وعلى أثر ذلك تهجر القفير وتطير لتحط في مكان

ما فان كانت معلومة انها من عند فلان طردت كما يعبر عن ذلك أهل الفن فما حكم تملكها من آخر أو كانت مجهولة المالك فما الحكم في تملكها؟

الجواب: إذا كانت مملوكة، ولم يعرض

عنها المالك، فلابد من استئذانه في تملكها أو الستراضي معه لو كان معلوماً، ومع جهالة المالك جاز تملكها، وإن كان الأحوط استحبابا إجراء حكم مجهول المالك عليه. السؤال: في حالة ضياع أو فقدان مبلغاً من المال أو شيء آخر مشل: كتاب أو ملابس أو غيرها، هل يصح لو قلت لكل من يجده فإني أعتبره صدقة لوجه الله تعالى؟

السؤال: ١- حينها يكون الحكم التصدق باللقطة، هل أكون ضامناً بحال ظهر صاحبها ولم يرض بالصدقة؟

٢ حينها يكون الحكم التصدق بمجهول
 المالك، هل أكون ضامناً لو ظهر صاحبها
 ولم يرض بالصدقة؟

٣- وإذا ترك عندي شخص مجهول لا أعرفه، ومضى وقت بحيث يإست من رجوعه، فهل إذا تصدقت أكون ضامناً بحال ظهر ولم يرض بالصدقة؟

الجواب: نعم أنت ضامن في جميع ذلك حتى في المجهول مالكه على الأحوط وجوباً مع ان الأحوط أن لا تتصدق به إلا بإذن

الحاكم الشرعي.

السؤال: أعمل مصلح أجهزة تلفزيون ويوجد في محلي مجموعة كبيرة من التلفزيونات والتي تركها أصحابها الشرعيون لفترة أكثر من سنة ولا أعلم عائديتها بالرغم من أن البعض منها قد تم تصليحه ولم استلم أجوره والبعض الآخر غير قابل للإصلاح.

وأريد الآن تغيير مهنة التصليح إلى مهنة أخرى ومحلي لا يسع لهذا الكم (١٠٠ جهاز) بسبب صغير المساحة وأريد التخلص منها؟ في الوجه الشرعي لطريقة التخلص منها؟ الجواب: مع اليأس عن الوصول إلى صاحبها يتصدق بها على الفقراء المتدينين مع استيفاء أجرة ما أصلحه منها. أما الملاك الذين يمكن الاتصال بهم فلابد من الاتفاق معهم إما على بيعها واستحصال أجرته أو المجيء لأخذها.





﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تُنْفِقُ وا مِنْ خَيْرِ فَلاَّنْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُ ونَ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴿(سورة البقرة: آية٢٧٢).

# سبب النزول:

جاء في تفسير مجمع البيان عن ابن عباس أن المسلمين لم يرضوا بالإنفاق على غير المسلمين، فنزلت هذه الآية تجيز لهم ذلك عند الضرورة.

وهناك سبب نزول آخر لهذه الآية قريب من سبب النزول السابق، فقد جاء أن امرأة مسلمة تدعى (أسماء) كانت في رحلة عمرة القضاء مع رسول الله عَيْنَالُهُ، فجاءتها

أمها وجدتها تطلبان بعض العون منها، ولكن لما كانتا من المشركين وعبدة الأصنام، فقد امتنعت أسماء عن مديد المساعدة إليهما، وقالت: لابد أن أستجيز رسول الله يَهِ في ذلك لأنكما لستما على ديني. وأقبلت إلى النبي عَيْلاً تستجيزه، فنزلت الآية المذكورة.

تحدثت الآيات السابقة عن مسألة الإنفاق في سبيل الله بشكل عام، ولكن في هذه الآية الحديث عن جواز الإنفاق على غير المسلمين، بمعنى أنه لا ينبغي ترك الإنفاق على المساكين والمحتاجين من غير المسلمين حتى تشتد بهم الأزمة والحاجة فيعتنقوا الإسلام بسبب ذلك.

تقول الآية: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ ﴾. فلا يصح أن تجبرهم على الإيمان، وترك الإنفاق عليهم نوع من الإجبار على دخولهم إلى الإسلام، وهذا الأسلوب مرفوض، ورغم أن المخاطب في هذه الآية الشريفة هو النبي الأكرميَّ إلا أنه في الواقع يستوعب كل المسلمين.

ثم تضيف الآية: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ ومن تكون له اللياقة للهداية.

فبعد هذا التذكر تستمر الآية في بحث فوائد الإنفاق في سبيل الله فتقول: ﴿وَمَا تُنْفِقُـوا مِـنْ خَيْـرِ فَلِأَنْفُسِـكُمْ وَمَـا تُنْفِقُـونَ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ ﴾.

# قال أمير المؤمنين ﷺ: (رَحِمَ اللَّهُ عَبْداً راقَبَ ذَنْبَهُ وَخافَ رَبُّهُ).

هذا في صورة (مًا) إذا قلنا أن جملة (وَمَا تُنْفِقُ وا) قد أخذت هنا بمعنى النهي، فيكون معناها أن إنفاقكم لا ينفعكم شيئا إلا إذا كان في سبيل الله تعالى.

ويحتمل أيضاً أن تكون هذه الجملة خبرية، أي أنكم أيها المسلمون لا تنفقون شيئا إلا في سبيل الله تعالى وكسب رضاه.

وفي آخر عبارة من هذه الآية الكريمة نلاحظ تأكيدا أكثر على مقدار الإنفاق وكيفيته حيث تقول الآية: ﴿وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾.

يعني أنكم لا ينبغي أن تتصوروا أن إنفاقكم سيعود عليكم بربح قليل، بل أن جميع ما أنفقتم وتنفقون سيعود إليكم كاملا، وذلك في اليوم الذي تحتاجون إليه بشدة، فعلى هذا لا تترددوا في الإنفاق أبدا.

ويستفاد من ظاهر هذه الجملة أن نفس المال المنفق سيعود على صاحبه (لأثوابه) فيمكن أن تكون الآية دليلا على تجسم الأعمال الذي سيأتي بحثه مفصلا في الآيات اللاحقة.

# نعم الله وآلاءه:

الآية أعلاه تبين لنا أن نعم الله وآلاءه في هذا العالم كما أنها تشمل الجميع بغض النظر عن العقيدة والدين، كذلك ينبغي أن يشمل إنفاق المؤمنين المستحب رفع حاجات الناس غير المسلمين أيضا إذا اقتضت الضرورة.

ومن الواضح أن الإنفاق على غير المسلمين يجب أن يكون ذا طابع إنساني ففي هذه الصورة يكون جائزا، لا ما إذا كان موجبا لتقوية الكفر ودعم خطط الأعداء المشؤومة.

# ما معنى وجه الله؟

(وجه) بالإضافة إلى معناها المعروف قد تستعمل بمعنى ذات، وعندئذ ش وجه الله تعني ذات الله التي يجب أن يتوجه إليها المنفقون في إنفاقهم، وعليه فإن ورود كلمة (وجه) في هذه الآية وفي غيرها إنما يقصد به التوكيد، فمن الواضح أن قولنا (لوجه الله) أو (لذات الله) أكثر تأكيدا من قولنا (لله). فيكون المعنى أن الإنفاق لله حتما لا لغير الله.

شم إن الوجه أشرف جزء من أجزاء الجسم الظاهرة، ففيه أهم أعضاء الإنسان كالبصر والسمع والنطق. ولهذا حيثما استعملت كلمة (الوجه) كان القصد إيصال معاني الشرف والأهمية، واستعمالها هنا استعمال كناية يفهم منه الاحترام والأهمية، وإلا فإن الله منزه عن الصورة الجسدية. (تفسير الأمثل، السيد مكارم الشيرازي: ج٢، ص٢٢٣ بتصرف).

# الأَرْوَاحُ الَّتِي في الأئمّة اليّلا

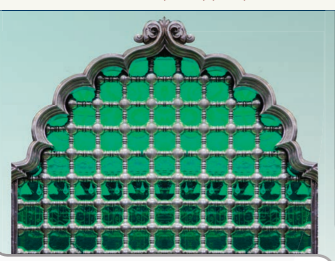
# من أصول الكافي الشريف



١ - عَنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَهِ قَالَ سَأَلْتُه عَنْ عِلْم الْعَالَم فَقَالَ لِي: «يَا جَأْبِرُ إِنَّ فِي الأَنْبِيَاءِ والأَوْصِيَاءِ خَمْسَةً أَرْوَاً حِرُوحَ الْقُدُسِ ورُوحَ الإِيهَانِ ورُوحَ الْحَيَاةِ ورُوحَ الْقُوَّةَ ورُوحَ الشَّهْوَةِ فَبرُوحِ الْقُدُس يَا جَابِرُ عَرَفُوا مَا تَحْتَ الْعَرْشِ إِلَى مَا تَحْتَ الثَّرَى ثُمَّ قَالَ يَا جَابِرُ إِنَّ هَذِه الأَرْبَعَةَ أَرْوَاحٌ يُصِيبُهَا الْحَدَثَانُ إِلَّا رُوحَ الْقُدُسِ فَإِنَّهَا لَا تَلْهُو ولَا تَلْعَبُ».

٢- عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَيْهِ قَالَ سَأَلْتُه عَنْ عِلْم الإِمَام بِهَا في أَقْطَارِ الأَرْضِ وهُوَ في بَيْتِه مُوْخًى عَلَيْه سِنْتُرُه فَقَالَ: «يَا مُفَضَّلُ إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وتَعَالَى جَعَلَ فِي النَّبِيِّ مَيْكًا خَمْسَةَ أَرْوَاح رُوحَ الْحَيَاةِ فَبِه دَبَّ وَدَرَجَ ورُوحَ الْقُوَّةِ فَبِه نَهَضَ وجَاهِّدَ ورُوحَ الشَّهْوَةِ فَبِه أَكَلَ وشَربَ وأَتَى النِّسَاءَ مِنَ الْخَلَالِ ورُوحَ الإِيمَانِ فَبِهِ آمَنَ وعَدَلَ - ورُوحَ الْقُدُس فَبه حَمَلَ النُّبُوَّةَ فَإِذَا قُبِضَ النَّبِيِّ ﷺ انْتَقَلَ رُوحُ الْقُدُس فَصَارَ إِلَى الإِمَام ورُوحُ الْقُدُس لَا يَنَامُ وَلَا يَغْفُلُ وَلَا يَلْهُو وَلَا يَزْهُو، وَالأَرْبَعَةُ الأَزْوَاحِ تَنَامُ وتَغْفُلُ وتَزْهُو وتَلْهُو ورُوحُ الْقُدُسِ كَانَ يَرَى بِه».

٣- عَنْ جَابِرٍ الْجُعْفِيِّ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهَ عَلِيَهِ:



«يَا جَابِرُ إِنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى خَلَقَ الْخَلْقَ ثَلَاثَةَ أَصْنَافٍ وهُوَ قَوْلُ الله عَزَّ وجَلَّ: ﴿وكُنتُمْ أَزْواجاً ثَلاثَةً فَأَصْحابُ الْكَيْمَنَةِ ما أَصْحابُ الْكَيْمَنةِ وأَصْحابُ الْشَعْمَةِ ما أَصْحابُ الْشَعْمَةِ والسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولِئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾. فَالسَّابِقُونَ هُمْ رُسُلُ اللهٰ ﴿ لِمَهَا لِلهُ مِنْ خَلْقِه جَعَلَ فِيهِمْ خَمْسَةَ أَرْوَاحِ أَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الْقُدُسِ فَبِهِ عَرَفُوا الأَشْيَاءَ وأَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الإِيمَانِ فَبِهِ خَافُوا الله عَزَّ وجَلَّ وأَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الْقُوَّةِ فَبِه قَدَرُوا عَلَى طَاعَةِ الله وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الشَّهْوَةِ فَبِهِ أَشْتَهَوْا طَاعَةَ الله عَزَّ وجَلَّ وكَرهُوا مَعْصِيتَهُ وجَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْمُدْرَجِ الَّذِي بِهِ يَذْهَبُ النَّاسُ ويَجِيؤُونَ وجَعَلَ فِي الْمُؤْمِنِينَ وأُصْحَابِ الْكَيْمَنَةِ رُوحَ الإِيمَانِ فَبِه خَافُوا الله وَجَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْقُوَّةِ فَبِه قَدَرُوا عَلَى طَاعَةِ اللَّهُ وجَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الشُّهْوَةِ فَبِهِ اشْتَهَوْا طَاعَةَ اللَّه وجَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْمُدْرَجِ الَّذِي بِه يَذْهَبُ النَّاسُ ويَجِيؤُونَ».

قال عز وجل: ﴿وَكُنْتُمْ﴾ أي: وكنتم عند الحشر أصنافاً ثلاثة، لا أكثر ولا أقلّ، كلّ صنف في مرتبة، وإن كانت تحته مراتب متفاوتة.

وقال تعالى: ﴿فَأَصْحَابُ الْمُيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمُيْمَنَةِ ﴾. الاستفهام للتعجّب من علق حالهم، والتفخيم لرفعة شأنهم، وهم الذين كانوا عند أخذ الميثاق من أصحاب اليمين، أو الذين يؤتون صحائفهم بأيمانهم، أو



# قال أمير المؤمنين عَلَيْكِم: (ذِكْرُ اللهِ جَلاءُ الصُّدُورِ وَطَمَأْنينَةُ الْقُلُوب).

الذين يكونون على يمين العرش، لأنّ الجنّة على يمينه، أو الذين يكونون من أهل اليّمن والبركة، وأصحاب المشئمة على خلاف ذلك كلّه.

وقال عز ذكره: ﴿والسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ إشارة إلى المقامات العليّة، والمراتب السنيّة، بالحكمة النظرية والعملية، وإلى الأصناف الثلاثة أشار أمير المؤمنين عليه بقوله: «سَاع سَرِيعٌ نَجَا، وطَالِبٌ بَطِيءٌ رَجَا، ومُقَصِّرٌ فِي النَّار هَوَى» (نهج البلاغة، تحقيق صالح: ص٥٥).

وقوله عليه الذين المنطقة الله مِنْ خَلْقِه الله مِنْ خَلْقِه الذين سبقوا في حيازة الفضل والكمالات، وبلغوا أقصى المراتب في العمل والخيرات، وأفضلهم علماً، وأكملهم عملاً، وأشرفهم أخلاقاً علي بن أبي طالب عليه باتفاق الأُمّة.

وروي في كتاب العلل بإسناده عن عبد الله بن الفضل الهاشمي قال: قلت لأبي عبد الله على المي علّة جعل الله عزّ وجلّ الأرواح في الأبدان بعد كونها في ملكوتها الأعلى في أرفع محل؟ فقال على الأرواح في شرفها وعلوّها متى ما تركت

على حالها نزع أكثرها إلى دعوى الربوبية دونه عزّ وجلّ الحديث» (علل الشرائع، الشيخ الصدوق: ج١، ص١٥).

وقال الشيخ بهاء الملّة والدين في الأربعين: المراد بالروح ما يشير إليه الإنسان بقوله: أنا، أعنى النفس الناطقة وهو المعنيّ بالروح في القرآن والحديث، وقد تحيّر العقلاء في حقيقتها واعترف كثير منهم بالعجز عن معرفتها حتى قال بعض الأعلام: إن قول أمير المؤمنين المؤمنين المن المن عرف نفسه فقد عرف ربّه (عوالي اللئالي، ابن أبي جمهور الإحسائي: ج٤، ص١٠١). معناه أنه كما لا يمكن التوصل إلى معرفة النفس لا يمكن التوصّل إلى معرفة النفس لا يمكن التوصّل إلى معرفة الربّ وقوله عزّ وعلا: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قليلًا ﴿(سورة الإسراء: آية ٥٨).

وممّا يعضد ذلك والذي عليه المحقّقون أنها غير داخلة في البدن بالجزئية والحلول بل هي بريئة عن صفات الجسمية منزّهة عن العوارض المادية...

وقال عياض: روي عن علي عليه أن الروح في الآية ملك من الملائكة، وقيل: هو القرآن وقيل هو جبرئيل، وقيل: خلق كخلق بني آدم.

إذا عرفت هذا فنرجع إلى المقصود فنقول والله أعلم: كما أن الروح يعني أن النفس الناطقة تسمّى مطمئنة ولوّامة وأمّارة بالسّوء باعتبارات مختلفة كذلك تسمّى روح المدرج، باعتبار أنها مصدر للذهاب والمجيء وسبب للحركة في الحوائح، وروح الشهوة، باعتبار أنها مع القوّة الشهوية تشتهي طاعة الله تعالى والإتيان بالحلال من النساء وغير ذلك، وروح القدرة، باعتبار أنها تقدر بسبب القدرة المعدّة لها على الإتيان بها تشتهيه، وروح الإيمان، باعتبار أن الإيمان والعدل والخوف من الله تعالى يتحقّق بها، وروح القدس، باعتبار اتصافها بالقوّة القدسية التي تتجلّى فيها بالغيب وأسرار الملكوت المختصة بالأنبياء والأوصياء، وهم بسببها عرفوا الأشياء كلّها كما هي وصاروا من أهل التعليم والإرشاد.

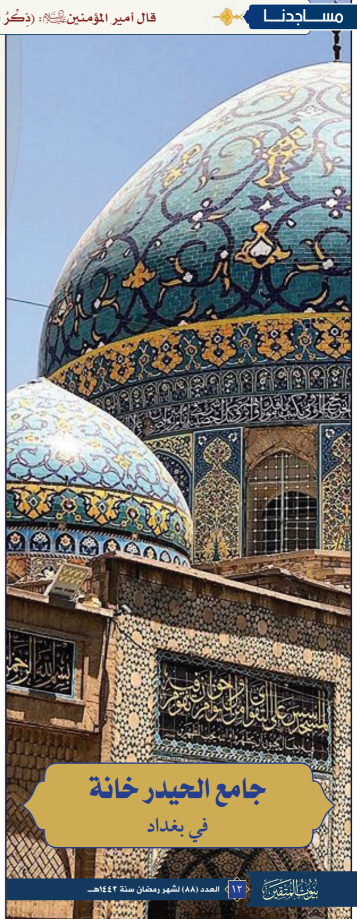
يُعَدَّ جامع الحيدر خانة من الجوامع الكبيرة في بغداد خصوصاً والعراق عموماً، ويقع في منطقة الحيدر خانة، واليها نُسب أسمه، ويشرف الجامع على شارع الرشيد بواجهة واسعة، يتوسطها الباب الرئيس للجامع، وعلى شالها باب آخر.

# تاريخ وشكل البناء:

أُسس هذا الجامع على يد داود باشا أخر الولاة الماليك الذين حكموا بغداد من سنة ١١٦٣-١٧٤٩هـ/ ١٧٤٩-١٨٣٠م.

ويتكون جامع الحيدر خانة من ساحة واسعة وحرم للصلاة تعلوه قبة كبيرة تكتنفها قبتان أصغر منها، وبُنيت هذه القباب من الخارج بالقرميد الملون، ومُليت رقبة القبة الكبيرة بحزام كُتبت عليه سورة الليل، وسورة الشمس، وآية الكرسي، وعن يمين هذه القباب ارتفعت منارة الجامع التي سبق أن سقطت وأعيد بناؤها على الأسس القديمة سنة ١٣٣٩ه بناؤها على الأسس القديمة سنة ١٣٣٩ه صيفي مرتفع قليلاً عن ساحة الجامع يتوسطه محراب عمل من القرميد الملون وإلى جانبيه جنبات ذات أقواس مدببة وكتابات بالخط الكوفي المربع.

كما يوجد أمام المصلى الشتوي رواق



### فائدة عامة:

# البس أفضل ما لديك:

لقد أوحى القرآن الكريم بالتزيّن والشكل الحسن أثناء التوجُّه إلى المساجد، حيث يقول تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زينتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ المُسْرِفِينَ ﴾ (سورة الأعراف: الآية٣١). هـذه الوصية يمكن أن تكون إشارة إلى كلّ زينة جسانيّة بها يشمل لبس الثياب المرتّبة الطاهرة والجميلة وغيرها، ويمكن أن تكون إشارة إلى كلّ زينة معنويّة با تشمل من صفات إنسانيّة وملكات أخلاقية وصدق النية وطهارتها وإخلاصها، هذا ما كان عليه سيرة أئمّتنا ليَهُك، فقد روى عن الإمام الصادق علي قال: «إنّ عليّ بن الحسين عليه استقبله مولى له في ليلة باردة وعليه جبَّة خزّ ومطرف خزّ وعمامة خزّ وهو متغلّف بالغالية، فقال له: جعلت فداك في مثله هذه الساعة على هذه الهيئة إلى أين؟ قال: فقال: إلى مسجد جدّى رسول الله عِيْرَالهُ أخطب الحور العين إلى الله عزّ وجل» (وسائل الشيعة، الحرّ العامليّ: ج٥، ص٢٢٨). معقود تعلوه خمس قباب صغيرة، ولهذا الرواق مدخل كبير مقابل باب الحرم وإلى جانبه أربعة مداخل اصغر منه، والمدخل الكبير ذو قوس مداب يتصل من الخارج بقوس مدبب أخر أعلى منه، وتصل بين القوسين الأعلى والأسفل دلايات ومقرنصات تتوسطها آية قرآنية وكتابة تؤرخ بناء الجامع، ويحيط بالحافة العليا للبناء شريط من الزخارف الهندسية الحفرية على شكل معينات متكررة، وقد ظهر هذا الشريط على جميع الجدران الخارجية للجامع.

# حكاية الجامع الثائر:

كان لتأسيس جامع الحيدر خانة ثم المدرسة التي لحقت به أثر كبير في نشر الوعي وبث النهضة الدينية والفكرية، ولم تقتصر أهميته على النطاق المحلي، بل وصلت إشعاعاتها إلى مناطق عديدة من البلاد العربية والإسلامية. حيث ينتصب في هذه المحلة البغدادية العريقة الجامع الذي يعد من أتقن جوامع بغداد القديمة، والبغادة القدامي يسمونه بـ (الجامع الثائر)؛ لأنه كان مسرحاً ومنبراً للجهات الوطنية وشخصياتها الدينية والسياسية إبان شورة العشرين على الحكم الاستعاري البريطاني في العراق سنة ١٩٢٠م.



# آداب المساكن (البيوت) في الإسلام



# تذكرة: بناء النفس قبل البيت:

قد تفرد الإسلام دون غيره (بإحاطته وعمقه واستيعابه، وشموله) حتى أنه لم يغادر صغيرة ولا كبيرة من أمور الناس وقضاياهم إلا وتناولها بالإجمال أو بالتفصيل، وما اهتم الإسلام بشيء قدر اهتهامه ببناء النفس وتربية الحس وإرهاف الوجدان وتنمية الشعور، ومن الأشياء التي يؤدبنا الإسلام على حرمتها هي البيوت قال تعالى: ﴿لَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَن اتَّقَى وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُوا اللهَّ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (سورة البقرة: آية١٨٩) ومعنى الآية: إن البر الحقيقي هو تقوى الله تعالى بالتخلي عن الرذائل والمعاصي وهو عمل الخير والتحلى بالفضائل وإتباع الحق واجتناب الباطل، فأتوا البيوت من أبوابها، وليكن ظاهركم عنواناً لباطنكم بطلب الأمور كلها من مواضعها الشرعية واتقوا الله في كل شؤونكم رجاء أن تفلحوا في

# أعمالكم.

هناك جملة من الآداب والسنن الواردة عن أهل بيت العصمة المهالا، التي ينبغي العمل على طبقها ليكون البيت مباركاً محصناً بذكر الله تعالى، والتي

الحلقة الأولى

١- اختيار الدار الواسعة، قال رسول الله عَلَيْلَةِ: «من سعادة المرء المسلم المسكن الواسع» (الكافي، الشيخ الكليني: ج٦، ص٢٦٥).

وعن الإمام الصادق عليه أنه قال: «من السعادة سعة المنزل» (الكافي، الشيخ الكليني: ج٦، ص٥٢٥).

٢- اختيار الجار الحسن قبل الدار، قال أمير المؤمنين السياسة : «سل عن الرفيق قبل الطريق، وعن الجار قبل الدار» (نهج البلاغة، تحقيق صالح: ص٥٠٥).

٣- اختيار المسكن القريب من المنافع التي يحتاجها أهل الدار. مثل المسجد -أماكن بيع المواد الغذائية- المدرسة وغيرها.



3 - ورد في كتاب ثواب الأعمال للشيخ الصدوق بسنده عن السكوني عن الإمام الصادق عن آبائه بسنده عن السكوني عن الإمام الصادق عن آبائه قال: قال رسول الله عني أرمن بني مسكناً فذبح كبشاً سميناً وأطعم لحمه المساكين، ثم قال: اللهم إدحر عني مردة الجن والأنس والشياطين وبارك في في بنائي أعطي ما سأل)(ثواب الأعمال، الشيخ الصدوق: ص١٨٦).

وأورد صاحب المستدرك عن الشيخ إبراهيم الكفعمي روايةً عن النبي الله قال: «مَن بنى مسكنًا فليذبح كبشاً وليطعمه المساكين ويقُلْ: اللهم ازجر عني وعن أهلي وأولادي مرَدة الجن والشياطين وبارك لي فيه بنزولي فيه، فإنَّه يُعطى ما سأله إنْ شاء الله تعلى» (مستدرك الوسائل، الميرزا النوري: ج٣، ص٤٧٠).

٥ - المحافظة على نظافة المسكن دائياً:

ورد عن أمير المؤمنين عَلَيْكِلاً: «نَظِّفُوا بُيُوتَكُمْ مِنْ حَوْكِ الْعَنْكَبُوتِ فَإِنَّ تَرْكَهُ فِي الْبَيْتِ يُورِثُ الْفَقْرَ» (هداية الأمة إلى أحكام الأئمة، الحر العاملي: ج٢، ص٢٢٠). وعن أبي جعفر عَليه قال: «كنس البيوت ينفى الفقر» (وسائل الشيعة، الحر العاملي: ج٥، ص٣١٧).

عن أبي عبد الله عليه قال: «غسل الإناء وكنس الفناء مجلبة للرزق» (وسائل الشيعة، الحر العاملي: ج٥، ص٣١٨).

عن سعيد بن علاقة قال: سمعت أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه يقول: «...والبول في الحمام يورث الفقر» (الخصال، الشيخ الصدوق: ص٥٠٥).

٦ - إغلاق أبواب المسكن وعدم تركها مفتوحة.

٧- جعل بيت الخلاء (التواليت) في أكناف
 المسكن.

٨- عدم رفع أسقف الغرف أكثر من سبعة وقيل ثهانية وقيل تسعة أذرع، فقد ورد عن الإمام الصادق عليه: "في سمك البيت إذا رفع فوق ثهاني أذرع صار مسكوناً فإذا زاد على ثهاني أذرع فيكتب على رأس الثهان آية الكرسي» (بحار: الأنوار، العلامة المجلسي: ج٧٧، ص١٥١).

وأورد البرقي في المحاسن بسنده عن أبي خديجة قال: (رأيت مكتوباً في بيت أبي عبد الله عليه آية الكرسي قد أُديرت بالبيت، رأيت في قبلة مسجده مكتوباً آية الكرسي)(المحاسن، البرقي: ج٢، صحده مكتوباً

9- يستحب تربية الداجن في البيوت، فعن أبي الحسن موسى بن جعفر عليه «أكثروا من الدواجن في بيوتكم يتشاغل بها الشياطين عن صبيانكم» (الوسائل، الحر العاملي: ج١١، ص٥٢٠).

١٠ تخصيص مكان داخل المنزل لاستقبال الضيوف وإكرامهم وتسهيل أمورهم.

ونكمل ما تبقى من الآداب في العدد القادم إن شاء الله تعالى.



# قال أمير المؤمنين ﷺ بِكَثْرَةِ الصَّمْتِ تَكُونُ الْهَيْبَةُ، وَبِالنَّصَفَةِ يَكْثُرُ الْمُوَاصِلُونَ وَبِالْإِفْضَالِ تَعْظُمُ الْأَقْدَارُ، وَبِالتَّوَاضُع تَتِمُّ النِّعْمَةُ، وَبِاحْتِهَالِ الْمُؤَنِ يَجِبُ السُّؤْدُدُ، وَبِالسِّيرَةِ الْعَادِلَةِ يُقْهَرُ الْمُنَاوِئُ، وَبِالْحِلْمِ عَنِ السَّفِيهِ تَكْثُرُ الْأَنْصَارُ عَلَيْهِ نهج البلاغة، الدشتيَ: صَ ٣٤٨

يدعو أمير المؤمنين السيالية في هذه الحكمة إلى التحلي بصفات:

الأولى: الصمت: السكوت وهو ضروري في كثير من الحالات الاجتماعية، والعكس يسبّب \_ أحياناً \_ آلاماً ومشاكل للمتكلم أو للغير، والصمت منجاة من الخطر، إذ كثيراً ما يقع الإنسان في ورطة نتيجة تكلمه، والصمت موجب لقلة الخطأ؛ لأن كثرة الكلام قد تجر للخطأ، وهو مما يساعد على إضفاء الوقار والهيبة على الصامت فيقلل من حالات التعدي عليه، ولا يُقتحم بسهولة، فينجو صاحبه من كثير من حالات الأذى والشر.

الثانية: النَصَفَة: الإنصاف والعدل وهو مطلب عام يبحث عنه الجميع ولو لم يهارسوه من موقع التنفيذ إلَّا انه محبب للنفوس عموماً، فإذا تحلَّى الإنسان بذلك كَثُرَ مَن يوادّه ويواصله رغبة في سيرته، وترجيحاً له على غيره لهذه الصفة المهمة التي تسيطر على النفوس.

فالدعوة إلى الإنصاف والعدل؛ لأنه يحقق الأمان والاستقرار، ويقيم أمر الله تعالى في الأرض، وعندئذ تقّل فرص وقوع الظلم المقيت.

الثالثة: الإفضال: الإحسان المتعدي إلى الغير. (مجمع البحرين، ج٥، ص٤٤٣).

والأقدار: (جمع القَدر: الحرمة والوقار، الشأن)

(المنجد: ص٦١٢).

إن الإحسان يحتل موقعاً مهما في القلوب فبه تتأكد المحبة، وتتجذر المودة، ويعلو شأن الإنسان المحسن، ويكثر محبّوه وموقروه؛ لأن كل أحد يرغب في التكريم وإيصال النفع إليه ولو كان مستغنياً عنه؛ لأن النفس قد فُطِرَت على حب مَن أحسن إليها إذ يجد الإنسان أنَّ المحسن محبُّ له وصادق في محبته ولذا أوصل إليه الإحسان.

وإذا ساد هذا الجو فستعم الصلة بين الإنسان وأخيه الإنسان مهم كان المقابل في مستوياته المختلفة: الاجتماعية، العلمية، الاقتصادية، المذهبية وغيرها بعد أن كان مفتاح القلوب السوّية - هو الإحسان فالدعوة من أمير المؤمنين ﷺ إلى الإحسان ليعم الاستقرار، وانفتاح البعض على البعض الآخر، ويكون كل من فاعل الإحسان ومتلقيه منتفعاً؛ فإن الفاعل للإحسان يزداد احترامه وتوقيره ويعلو شأنه وحظه بين الناس، وكذلك الواصل إليه الإحسان ينتفع بوصول الإحسان فيسد حاجته بذلك سواء كان الإحسان مادياً أم معنوياً.

الرابع: التواضع: ضد التكبر فهو صفة مطلوبة محبوبة تساعد على تكوين الشخصية الاجتماعية؛ لأن تعويد النفس على احترام الآخرين، وتوقيرهم والتعامل معهم بطيب يؤثر أثراً بالغاً في نفوسهم، فيتعلقون بالمتواضع تعلقاً نفسياً عجيباً بعد أن وصل

# قال أمير المؤمنين عِين ( ذُو الْعَقُل لا يَنْكَشِفُ إلَّا عَن احْتِمال وَإَجْمال وَإَفْضال).



إلى قلوبهم بالتقدير والتوقير، وهذان أمران يطلبها كل أحد حتى الصغير أو الوضيع اجتهاعياً.

فالدعوة للتواضع باعتباره عاملاً مهماً للكسب الأخلاقي في المجتمع وعنصراً مهماً في التأثير على القلوب، وجعلها في صف المتواضع، فيكثر الأصدقاء والمعاونون، وبهذا الخُلُق الفاضل يعرف الإنسان انه محل عناية الله تعالى وفضله؛ إذ العمل بها يحب الله تعالى يدل على رضاه وإنعامه على العبد.

الخامسة: المؤن جمع المؤنة: (القوت، الشدة والثقل) المنجد: ص٥٤٥ (السؤدد (كَرم المنصب، السيادة، القدر الرفيع) المنجد: ص٣٦١).

إذا خفف الإنسان من أثقال غيره أوجب ذلك أن يعترف له بالجميل وحسن الصنيع، ويكون محلاً للثقة والاحترام والمتابعة؛ لان أي شي يفعله الإنسان من شأنه مساعدة الآخرين، يترك أثراً طيباً في نفوسهم، ويكون سيدهم بلا منازع؛ لما قدمه لهم من يد المعونة والمساعدة في ظرفهم الخاص، فالدعوة إلى أن يتحلى الإنسان بهذا الحُلق مع ما فيه من التعب الجسمي أو النفسي وأحياناً \_ إلّا انه يُكثّر الأصدقاء والمحبين ويُعلي قدر صاحبه ويرتفع به حتى يجعله مسموع الكلمة بلا منازع وفي هذا عزة اجتماعية وكرامة ينشدها الإنسان للرفعة في الدنيا والآخرة.

السادسة: التعامل الطيب والسيرة الحسنة: يكسب الإنسان أخواناً وأعواناً ومحبين فيكونوا معه على عدوه، ويستطيع تحقيق أمانيه، ومما لا يخلو منه أحد من الناجحين في الحياة هو وجود المناوئ وهو المفاخر المعادي فلدفع عاديّة المعادي ينبغي للإنسان أن يتعامل ايجابياً مع غيره ليكثر أنصاره عند الحاجة.

أنظر: أخلاق الإمام علي ﷺ، السيد محمد صادق الخرسان: ج١، ص١٢٦.

# عقيدتنا في عدل الله عز وجل

العدل لغة: جاء في كتاب لسان العرب لابن منظور، مادة (عدل): العدل ما قام في النفوس أنه مستقيم، وهو ضد الجور. (لسان العرب: ج١١، ص٤٣٠).

العدل اصطلاحاً: العدل في الاصطلاح العقائدي يعني: تنزيه الله تعالى عن فعل القبيح والإخلال بالواجب.

(أنظر: النكت الاعتقادية للشيخ المفيد ص ٣٢، ونهج الحق للعلامة الحلي ص٨٥).

والتنزيــه يعنـــي البعــد، يقــال: الله منــزه عــن القبيح، أي بعيد عنه، والفعل القبيح هو ما يستحق فاعله عليه الذم، ويستحق تاركه المدح، وقولنا عدم الإخلال بالواجب، لا يعنى أنه سبحانه محكوم بأوامر غيره، ويجب عليه أن يفعل كذا وكذا، بل المقصود أن العقل يحكم بأن الحكيم والكامل تقتضي حكمته أن يفعل كذا، وعدم الفعل يؤدي إلى

النقص والإخلال بالحكمة.

مشال على ذلك: لو أن إنساناً أطاع الله عز وجل طول عمره ولم يعص الله طرفة عين أبدا، وعند الموت أدخله الله النار ولم يدخله الجنة، هل يصح ذلك؟!!

الحلقة الأولى

العقل يقول: لا يصح؛ لأن هذا الفعل قبيح لا يصدر من حكيم، والواجب - الذي تقتضيه الحكمة - أن يثيبه الله عز وجل ويدخله الجنة. نعتقد نحن الإمامية أنّ من صفاته تعالى الثبوتية الكمالية أنّه عادل غير ظالم، فالا يجور في قضائه، ولا يحيف في حكمه؛ يثيب المطيعين، وله أن يجازي العاصين، ولا يكلِّف عباده ما لا يطيقون، ولا يعاقبهم زيادة على ما يستحقّون. ونعتقد: أنَّه سبحانه لا يترك الحسن عند عدم المزاحمة، ولا يفعل القبيح؛ لأنَّه تعالى قادر على فعل الحسن وترك القبيح، وغناه عن ترك الحسن وعن فعل القبيح، فبالا الحسن يتضرّر



# قال أمير المؤمنين ﷺ: (ذَرْ ما قَلَّ لِما كَثُرَ وَمَا ضاقَ لِمَا اتَّسَعَ).

بفعله حتى يحتاج إلى تركه، ولا القبيح يفتقر إليه حتى يفعله، وهو مع كل ذلك حكيم؛ لا بدّ أن يكون فعله مطابقاً للحكمة، وعلى حسب النظام الأكمل.

فلو كان يفعل الظلم والقبح - تعالى عن ذلك - فانّ الأمر في ذلك لا يخلو عن أربع صور:

١ - أن يكون جاهلاً بالأمر، فلا يدري أنه قبيح.

٢ - أن يكون عالماً به، ولكنّه مجبور على
 فعله، وعاجز عن تركه.

٣ - أن يكون عالماً به، وغير مجبور عليه،
 ولكنه محتاج إلى فعله.

خان يكون عالماً به، وغير مجبور عليه،
 ولا يحتاج إليه، فينحصر في أن يكون فعله له
 تشهّياً وعبثاً ولهواً.

وكل هذه الصور محال على الله تعالى، وتستلزم النقص فيه وهو محض الكال، فيجب أن نحكم أنه منزَّه عن الظلم وفعل ما هو قبيح.

غير أن بعض المسلمين جوّز عليه تعالى فعل القبيح - تقدَّست أساؤه - فجوّز أن يعاقب المطيعين، ويدخل الجنّة العاصين، بل الكافرين، وجوّز أن يكلِّف العباد فوق طاقتهم وما لا يقدرون عليه، ومع ذلك يعاقبهم على تركه، وجوّز أن يصدر منه الظلم والجور والكذب والخداع، وأن يفعل

الفعل بلاحكمة وغرض ولا مصلحة وفائدة، بحجة أنّه ﴿لا يُستَلُ عَلَا يَفعَلُ وَهُم يُستَلُونَ ﴾ (سورة الأنبياء: آية ٢٣). فربُّ أمثال هؤلاء الذين صوّروه على عقيدتهم الفاسدة: ظالم، جائر، سفيه، لاعب، كاذب، خادع، يفعل القبيح ويترك الحسن الجميل، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً، وهذا هو الكفر بعينه، وقد على أيريدُ ظُلْماً للعبَادِ ﴾ (سورة غافر: آية ٣١). وقال: ﴿وَاللهُ لا يُحِبُ الفَسَادَ ﴾ (سورة غافر: آية ٣١). وقال: ﴿وَاللهُ لا يُحِبُ الفَسَادَ ﴾ (سورة المقسادَ ﴾ (سورة المقسادَ ﴾ (سورة المقسادَ ) المقسوة المقسوة المقسودة المقسود

وقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا الْسَّمواتِ والأرضَ وَمَا خَلَقْنَا الْسَّمواتِ والأرضَ وَمَا بَيْنَهُ إلله العِبِينَ ﴾ (سورة الدخان: ٣٨). وقال: ﴿وَمَا خَلَقتُ الجِنَّ والإنْسَ إلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (سورة الذاريات: ٥٦).

إلى غير ذلك من الآيات الكريمة، سبحانك ما خلقت هذا باطلاً. بقية الكلام يأتي في العدد القابل إن شاء الله تعالى.

أنظر: عقائد الإمامية، الشيخ محمد رضا المظفر: ص٣٥

# علامات الظهور بين الأولويات والانحراف

# جعفر مرتضى العاملي

# علائم الظهور في تقييم عام:

إنّ من الأمور التي أصبحت مألوفة لنا: هو أنْ نجد كثيراً من الناس حين يواجهون الأزمات، ويجدون أنفسهم وجهاً لوجه مع الأحداث الكبيرة، والخطيرة - نجدهم - يظهرون اهتهاماً متزايداً بقضية الإمام المهدي وبعلائم الظهور، ويبحثون عن المزيد مما يمنحهم بصيص أمل، ويلقي لهم بعض الضوء على ما سيحدث في المستقبل القريب أو البعيد.

ومن هنا... فإنّنا نجد عدداً من الكتّاب والمؤلفين يحاولون الاستجابة لهذه الرغبة الظاهرة، ويبذلون جهوداً كبيرة لترسيم مستقبل الأحداث وفق ما يتيسر لهم فهمه من النصوص الحاضرة لديهم، تلك النصوص التي جاء أكثرها غامضاً وغائياً، اختلط غثّها بسمينها، وصحيحها بسقيمها، وتعرض كثير منها للتحريف، وزيد فيه أو نُقص منه، هذا عدا الكثير مما اختلقته يد الأطهاع والأهواء..

وستأتي الإشارة إلى بعض منه في ثنايا هذه البحث إن شاء الله تعالى.

# الانحراف الخطير:

وإننا وإن كنّا نعلم لجوء الناس إلى الدين وإلى النصوص الدينية، وشعورهم بأنّه هو الذي يملك الإجابات الصحيحة على كثير من تساؤلاتهم، ولديه الحلول الجذرية لما يعانون منه من مشكلات وبلايا، إلاّ أنّ تعاملهم في خصوص الإخبارات الغيبية، وبالأخص مع قضية الإمام المهدي فضلاً عن المجال بانحراف خطير في المجال العقائدي، فضلاً عن المجال

وقد استبطن ذلك إهمال سائر مفردات ومجالات التعامل مع هذه القضية حتى أصبحت في عالم النسيان، لا تكاد تخطر لأحد منهم على بال، ولا تمرّ له في خاطر، رغم أنها هي الأهم والأكثر مساساً بحياتهم وبوجودهم، وعلى رأسها التعامل معه قائداً للمسيرة، ومهيمناً على السلوك والموقف، وموجّهاً لها...

وهكذا... لم يعد الإمام المهدي النسبة إلى الكثيرين منا هو ذلك الإمام الحاضر والناظر، الذي يعيش من أجل قضية، ويعمل ويضحي، ويدعونا إلى العمل والجهاد والتضحية من أجلها وفي سبيلها.

كما أننا لم نعد نحمل هُمومه كما يحمل هو همومنا، ولا نشعر معه كما يشعر هو معنا، ولا نرقب حركتنا معه كما يرقب هو حركتنا، ولا نتوقع منه، ولا نريد أن يتوقع منّا أي عمل إيجابي تجاه القضية الكبرى التي يعيشها، ويجاهد ويعاني في سبيلها وفي قضيتنا قضية الإسلام والإنسان، وهي القضية الأكثر أهمية وحساسية بالنسبة لنا، لأنها تمس وجودنا ومستقبلنا ومصيرنا في الصميم.

وطبيعي أن يترك هذا التعامل منا مع موضوع الإمام المهدي اللهدي الله السلبية، والخطيرة على مجمل الحياة التي نعيشها لأنه يمثل انفصالاً حقيقياً عن القيادة، وعن القائد من جهة، ولأنه يضع المزيد من العقبات والمصاعب في طريق القائد نفسه.

هذا.. بالإضافة إلى أنه يسلب منه عنصر المبادأة والمبادرة في معالجة الأحداث، ومواجهة التحديات، من جهة أخرى.

# الانحراف يتضاعف:

وحتى فيها يختص بذلك الجانب الخاص ويرتبط بتلك الزاوية المحدودة التي آثرناها على كل ما هو سواها، وهي الإخبارات المستقبلية وعلامات الظهور فإنّ تعاملنا معها، قد جاء بصورة خاطئة بدرجة كبيرة، وذلك حينها نجد أنفسنا في



# قال أمير المؤمنين عليه (ذَرِ الْعَجَلَ فِي الْأُمُورِ فَإِنَّ الْعَجِلَ فِي الْامُورِ لا يُدْرَكُ مَطْلبُهُ وَلا يُحْمَدُ أَمْرُهُ).

موقع المستسلم الخاضع لأمور يراها حتمية ولا مناص منها، فهي القضاء المبرم، والقدر اللازم، الأمر الذي من شأنه أن يرسّخ فينا الشعور بالإحباط والانهزام، والعجز، ما دمنا نجد أنفسنا في مواجهة أمر خارج عن اختيارنا، لا نملك دفعه، ولا التأثير فيه.

ومن جهة ثانية: فإنّ ذلك يبعث فينا الشعور بالرضا، وببراءة الذمة حيث لم نعد نتحمل أية مسؤولية، ولا يطلب منا، أو فقل ليس من الصحيح أن يطلب منا تسجيل أي موقف تجاه الأحداث، والمستجدات مها كانت.

وإذن... فلا مكان بعد هذا للشعور بالذنب، ولا بالتقصير، إذا تركنا الفساد يستشري والظلم يسود ويهيمن. بل يكون التصدي لذلك حتى في أدنى درجاته، وأسلم عواقبه هو الذنب وهو الجريمة حيث إنه يمثل اعتراضاً على إرادة الله سبحانه، وهو من ثم إلقاء للنفس في التهلكة، أو إهدار للطاقات بلا مبرر ظاهر، ولا سبب وجيه.

وقد نشعر أنّ من مسؤولياتنا بثّ هذا النوع من الفهم وتعميمه حرصاً منا على مصلحة المسلمين، وعملاً بالتكليف الشرعى الموهوم!!

ولا نجد حرجاً بعد هذا في أن نتتبع الروايات لنستخلص منها بعض ما يفيد في معرفة بعض ما سيحدث عن قريب، ونوزع الإخبارات الغيبية والتنبؤات هنا وهناك ونبثها بين الناس، لتثير بعضاً من فضولهم، وتستأثر بشيء من عجبهم أو إعجابهم..

# الأئمة المهملي واقفون على سلبيات الأمر:

وفي اعتقادنا: أن أئمتنا المهتلا كانوا يدركون أن هذا النوع من الأخبار التي تصدر عنهم، وإن كانت له إيجابياته الكبرى إلا أن له أيضاً سلبيات من نوع آخر، لابد من التصدي لها ومعالجتها، والحد من تأثيراتها قدر الإمكان.

وذلك لأن هذا الموضوع جذاب، يستهوي أصحاب الأهواء والطموحات، خصوصاً أصحاب

الدعوات الباطلة والزائفة منهم، ممن يريدون تكريس دعواتهم تلك بالأساليب الملتوية وبالادعاءات المثيرة لفضول الناس العاديين، وتستأثر باهتهاماتهم. شريطة أن لا يجرؤ أحد على تكذيبها بصورة صريحة ولا حتى التشكيك فيها، وذلك بسبب ما تثيره فيهم من شعور مبهم بالخوف والوجل تجاهها، فإن أصحاب الطموحات والدعوات الباطلة يدركون جيداً أن الإنسان العادي لا يملك إلا الاستسلام للغيب، والانهزام أمام المجهول، ومحاولة التحرز منه ومن أخطاره المحتملة.

وهذا بالذات هو ما يضعف مقاومة الناس العاديين أمام تلك الدعوات مها كانت غائمة، وغير واضحة المعالم، أو غير منسجمة مع أحكام العقل، ومقتضيات الفطرة. كما أن ذلك من شأنه أن يبعدهم ويصرفهم عن التفكير في ماهيتها الحقيقية، وفي صلاحها وفسادها..

وبعد ما تقدم.. فإنه يصبح من الطبيعي أن يكثر الاختلاق والوضع في مجال الإخبارات الغيبية المستقبلية، وفي علامات آخر الزمان، التي يرصد الناس فيها مستقبلهم ومصيرهم.

ولسوف تصاغ بقوالب خادعة ومطاطة وغامضة ليمكن الاستفادة منها في الموقع المناسب.

### ما هو الحل؟!:

وكل ما تقدم يحتم ويُلزم بوضع حلّ لهذا المشكل، تُتَلافى معه تلك السلبيات مع الحرص على أنْ تؤدّي تلك الاخبارات الغيبية الصادرة عن المعصومين المُهمَّكُمُ دورها الذي كانت من أجله..

وقد بادروا لَيَهَ الله وضع حلّ يضمن ذلك بصورة تامة ودقيقة وقد جاء منسجاً تماماً مع الهدف الذي ترمي إليه الإخبارات الصادرة عنهم لَيَهَ الله الإخبارات الصادرة عنهم المَهَالِيّ .

وقبل التعرض لهذا الحل نشير إلى حقيقة هامة، إذا أدركناها فإنّه يسهّل علينا معرفة صوابيّة ذلك الحل الذي قدّموه المهالا .

# \*

# مناسبات شـــه

# رمضــان المِـارا

**1** 



### شهادة المختار:

في الرابع عشر من شهر رمضان سنة (٦٧هـ) استشهد المختار بن أبي عبيدة الثقفي على يد مصعب بن الزبير، أيام حكومته.

وكان عبد الله بن الزبير قد وجّه أخاه مصعب إلى العراق، فقدمها فقاتله المختار أربعة أشهر، إلى أن جعل أصحابه يتسلّلون منه حتى بقي في نفر يسير، فصار إلى الكوفة فنزل القصر، وكان يخرج كل يوم فيحاربهم في سوق الكوفة أشد محاربة ثم يرجع إلى القصر ... فلم يزل يقاتلهم أشد ما يكون حتى قتل، ودخل أصحابه القصر فتحصّنوا، وهم سبعة آلاف رجل، فأعطاهم مصعب الأمان، وكتب لهم كتاباً بأغلظ العهود وأشد المواثيق، فخرجوا على ذلك، ولكنه نقض العهود والمواثيق فقدّمهم رجلاً رجلاً فضرب أعناقهم، فكانت إحدى الغدرات المشهورة في الإسلام.

# ولادة الإمام الحسن المجتبى علي السيار

ولد الإمام الحسن المجتبى عليه في الخامس عشر من شهر رمضان سنة (٣هـ) في المدينة المنورة، وهو الإمام الثاني، أبوه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه وأمه سيدة نساء العالمين فاطمة بنت محمد سيد المرسلين عليه .

وعندما ولدي المنى والإقامة في أذنه اليسرى ليكون عصمة للولد من الأذان في أذنه اليمنى والإقامة في أذنه اليسرى ليكون عصمة للولد من الشيطان، ثم سهاه الحسن، قال المؤرخون: (لم تكن العرب في جاهليتها تعرف هذين الاسمين حتى تُسمِّي أبناءهم بها، وإنها سهاهما النبي على بها بوحي من السهاء)، وعق عنه بعد سبعة أيام بكبش، وحلق رأسه وتصدق بزنته فضة. وكان الإمام الحسن على أشبه الناس برسول الله على خلقاً وسؤدداً وهدياً، فعن أنس بن مالك: لم يكن أحد أشبه برسول الله على من الحسن بن على على المناس برسول الله على المناس بن على على المناس بن مالك المناس بالمناس برسول الله على المناس بن على المناس بالمناس برسول الله على المناس بالمناس بالمناس بالمناس برسول الله على المناس بالمناس بالمناس

وكان رسول الله يَه يَجبه هو وأخاه الحسين المَه الله عباً شديداً، روي عن أنس بن مالك قال: سئل رسول الله يَه أي أهل بيتك أحبّ إليك، قال يَه : «الحسن والحسين» (البحار: ج٤٢، ص٢٨٠)، وكان الله يقول لفاطمة: «ادعي لي ابنيّ فيشمها ويضمّها إليه» (البحار: ج٤٣، ص٢٩٩)، وقال رسول الله يه : «اللهم إني أحبها، فأحبها، وأحبب من يحبها» (شرح الأخبار: ج٣، ص٢٧).



# معركة بدر الكبرى:

في السابع عشر من شهر رمضان سنة (٢هـ)، كانت غزوة بدر الكبرى، وكان سبب الغزوة أن عيراً لقريش خرجت إلى الشام فيها خزائنهم، فأمر النبي على أصحابه بالخروج ليأخذوها، فبلغ الخبر قريشاً أن محمداً وأصحابه قد خرجوا يتعرضون لعيركم... فتصايح الناس بمكة وتهيئوا للخروج... وما بقي أحد من عظهاء قريش إلا وخرج... وأخرجوا معهم القيان، يشربون الخمر ويضربون الدفوف، فخرج رسول الله على في ثلاثهائة وثلاثة عشر رجلاً، فلما كان بقرب بدر على ليلة منها بعث من يتجسس خبر العير... ونزل جبرائيل على رسول الله على فأخبره أن العير قد أفلت، وأن قريش قد أقبلت لمنع عيرها، وأمره بالقتال ووعده بالنصر، فعبأ رسول الله على أصحابه بين يديه وقال: غضوا أبصاركم، ولا تبدؤهم بالقتال، ولا يتكلمن أحد... ثم أخذ رسول الله على مع قلة عددهم فرمى به في وجوه قريش وبدأت المعركة وكان النصر حليفهم كما وعد الله رسوله على مع قلة عددهم وعدتهم.

# ونزول الكتب السماوية:

روى حفص بن غياث، عن أبي عبد الله الصادق على قال: سألته، عن قول الله عز وجل: ﴿ مَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ وإنها انزل في عشرين سنة بين أوله وآخره؟ فقال أبو عبد الله على «نزل القرآن جملة واحدة في شهر رمضان إلى البيت المعمور ثم نزل في طول عشرين سنة، ثم قال: قال النبي على: نزلت صحف إبراهيم في أول ليلة من شهر رمضان وأنزلت التوراة لست مضين من شهر رمضان وانزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من شهر رمضان وانزل الزبور لثمان عشر خلون من شهر رمضان الذبور لثمان عشر وهناك روايات مستفيضة على أن القرآن في ثلاث وعشرين من شهر رمضان)، وقيل: في ليلة (٢٧ من شهر رمضان)، وقيل: في ليلة ٢١ منه وهما الليلتان اللتان يرجى أن تكون ليلة القدر إحداهما.

# هلاك الحجاج بن يوسف الثقفي:

في الرابع والعشرين من شهر رمضان سنة ٩٥هـ، هلك الحجاج بن يوسف الثقفي. وكان ظلوماً، جباراً، ناصبياً، خبيثاً، سفاكاً للدماء-قال المسعودي: وأحصي من قتله صبراً سوى من قتل في عساكره وحروبه فوجد ١٢٠ ألف، ومات في حبسه ٥٠ ألف رجل، و ٣٠ ألف امرأة، منهن ١٦ ألف امرأة مجردة، وكان يحبس النساء والرجال في موضع واحد، ولم يكن ستريستر من الشمس في الصيف، ولا من المطر والبرد في الشتاء، وكان له غير ذلك من العذاب. قال ابن كثير: مات بواسط، وعفى قبره وأُجري عليه الماء لكي لا ينبش ويحرق.

وهناك مناسبات كثيرة ومهمة قد تم ذكرها في السنين السابقة لشهر رمضان فمن أراد الاطلاع فليراجع.



أسمه ونسبه: أبو النعمان إبراهيم بن مالك الأشتر بن الحارث بن يَعرُب بن قحطان النَخَعي.

ولادته: ولد سنة (٢١ هـ/ ٦٤٢ م).

سيرته: لا تتوفّر عن حياته معلومات قبل التحاقه بالمختار الثقفي سوى ما روي أنّه كان من أنصار الإمام علي بن أبي طالب في حرب صفّين، وحارب معاوية مع أبيه مالك الأشتر. (وقعة صفين، المنقري: صا٤٤). نعم، إنه مفخرة من مفاخر الشيعة، وعلم من أعلام أصحاب أهل البيت المبينية ، وسيف من سيوفهم وقد نذر حياته لهم، إنه أبن

(مَن كان لأمير المؤمنين كما كان عَيْكَم لرسول الله يَكِيم وأبن من وصفه أمير المؤمنين عَيْكِم بقوله: «أَسْتَظْهِرُ بِهِ عَلَى إِقَامَةِ الدِّينِ وَأَقْمَعُ بِهِ نَخْوَةَ الْأَثِيمِ وَأَسُدُّ بِهِ لَمَاةَ الثَّغْر» (شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ج ١٥، ص ٩٨).

فأتم الابن مسيرة أبيه في السير على نهجه وهداه.

في صفين: انضم إبراهيم مع أبيه مالك إلى معسكر الحق في صفين ووقف مع أمير المؤمنين عليه وله من العمر سبعة عشر عاماً، ووقف موقفاً بطولياً مشرّفاً فيها سجله له تاريخ صفين وهو ما نصه:

أن معاوية أخرج عمرو بن العاص يوم





صفين في خيل من حمير كلاع ويحصب إلى الأشتر أمام الخيل الأشتر أي مالك فلقيه الأشتر أمام الخيل فليا عرف عمرو أنه الأشتر جَبُن واستحيا أن يرجع فلها غشيه الأشتر بالرمح راع منه عمرو وثقل فأمسك عنان فرسه وجعل يده على وجهه ورجع راكضاً إلى المعسكر ونادى غلام شاب من يحصب: يا عمرو عليك العفا، ما هبت الصبا، يا لحمير أبلغوني اللواء.

فنادى الأشتر إبراهيم ابنه: خـ ذ اللواء فغلام لغـ لام فتقـ دم إبراهيم، وحمل عـلى الحميري فالتقـاه الحميري بلوائـ ه ورمحـ ه ولم يبرحـا يطعن كل واحـ د منهـ منهـ اصاحبـ ه حتى سـ قط الحميري قتيلاً.

وكان هذا الحميري الذي قتله إبراهيم أحد أبطال جيش الشام الذين يعتمد عليهم معاوية في الحرب وقد أبدى استعداده لمبارزة الأشتر اللذي يعرفه جيش الشام جيداً وقد رأى عمرو بن العاص وهو يفر من أمامه خوفاً منه.

وقد غم قتل الحميري معاوية فيما علا التهليل والتكبير جيش الإمام المسلم لهذه البطولة النادرة من إبراهيم الذي لم يكمل العقد الثاني من عمره وقد دعا الإمام لإبراهيم وجزاه خيراً وأشاد بشجاعته وولائه (وقعة صفين، لنصر بن مزاحم المنقري: ص٤٤).

## معركة الخازر:

عسكر إبراهيم قريباً من الموصل على نهر الخازر إلى جنب قرية يقال لها (باربيثا) ولم ينم ليلته حتى الفجر فصلى وعباً أصحابه للحرب، ومشى بين الصفوف وهو يحثها على

القتال ويذكّر الجند بها فعل ابن زياد بالحسين وأصحابه وأهل بيته من القتل والسبي ومنع الماء فكان يقول لهم:

(يا أنصار الدين وشيعة الحق وشرطة الله هـذا عبيـد الله بن مرجانـة قاتل الحسـين بن على وابن فاطمة بنت رسول الله عَيْلَة حال بينه وبين بناته ونسائه وشيعته وبين ماء الفرات أن يشربوا منه وهم ينظرون إليه، ومنعه أن ينصر ف إلى رحله وأهله، ومنعه من الذهاب في الأرض العريضة حتى قتله وقتل أهل بيته، فوالله ما عمل فرعون بنجباء بني إسرائيل ما عمل ابن مرجانة بأهل بيت رسول الله ﴿الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا ﴾، وقد جاءكم الله به وجاءه بكم، فوالله إني لأرجو أن لا يكون الله جمع بينكم في هـذا الموطن وبينه إلا ليشفى صدوركم بسفك دمه على أيديكم فقد علم الله أنكم خرجتم غضباً لأهل بيت نبيكم) (تاريخ الطبري: ج٦ ص ۸۸).

وفاته: اختلف المؤرخون في تاريخ قتل إبراهيم بن مالك الأشتر، فرغم أنّ ابن الأثير، والطبري ذكرا بناءً على إحدى الروايات عام ٧١ هـ/ ٦٩٠ م، (التاريخ الطبري: ج ٦، ص ١٥٨). إلا أن أكثر المؤرخين، يرون أنّه كان ٧٢ هـ/ ١٩٠ م. (تاريخ الإسلام، الذهبي: ج ٢، ص ١٩٥).



إنَّ التكافل الاجتماعييِّ جزء من عقيدة المسلم والتزامه الديني، فهو من الأخلاق التي تقوم على الحبّ والإيشار ويقظة الضمير ومراقبة الله عزَّ وجلَّ، ولا يقتصر على حفظ حقوق الإنسان المادّية؛ بل يشمل أيضاً المعنويّة، وغايته التوفيق بين مصلحة المجتمع ومصلحة الفرد.

وقد عُني القرآن الكريم بالتكافل بين الناس ليكون نظاماً لتربية روح الفرد، وضمره، وشخصيّته، وسلوكه الاجتماعي، وليكون نظاماً لتكوين الأسرة وتنظيمها وتكافلها، وكذلك لتوطيد العلاقات الاجتماعيّة.

قال الله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُ ونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرِ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْن السَّبيل وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللهِّ بِهِ عَلِيهٌ ﴾ (سورة البقرة: آية ٢١٥).

التكافل الاجتماعي يُقصد به إلزام المجتمع بكفالة ورعاية أحوال الفقراء والمرضى والمحتاجين والاهتمام بمعيشتهم، من طعام وكساء ومسكن وحاجات اجتماعيّة لا يستغنى عنها أيّ إنسان في حباته.

أن التكافل من أروع أنواع عبادة الله، بل ويضاهي العبادات الأخرى،



ويفوقها ثواباً، قال الإمام الباقريكية:

«... لأن أعّول أهل بيت من المسلمين أسد جوعتهم وأكسو عورتهم وأكف وجوههم عن الناس، أحبّ إليّ من أن أحجّ حجّة وحجّة [وحجّة]، ومثلها ومثلها حتى بلغ عشراً، ومثلها ومثلها حتى بلغ السبعين» (الكافي، الشيخ الكليني: حج، ص١٩٥).

وعن الإمام الكاظم اليه "إن لله عباداً في الأرض يسعون في حوائج الناس، هم الآمنون يوم القيامة...» (الكافي، الشيخ الكليني: ج٢، ص١٩٧).

وكان آل البيت المهاكل يحشون أتباعهم على الإحسان بقدر الاستطاعة؛ انطلاقاً من حرصهم الدائم على توفير الأجواء المعيشية الكريمة، بعيداً عن مبدأ الرّبح والخسارة الذي يشكل حجر الزاوية في الحضارة المادية المعاصرة.

ومن الشواهد ذات الدلالة على تنمية أهل البيت المهلا للشعور تنمية أهل البيت المهلا للشعور الاجتماعي تجاه المؤمنين، ما قاله الإمام الصادق اللهلا: «لأن أطعم مؤمناً محتاجاً أحبّ إلى من أن أزوره، ولأن أزوره أحبّ إلى من أن أعتق عشر رقاب» (الكافي، الشيخ الكليني: ج٢،ص٢٠).

ومن أجلى مصاديق التعاون والتكافل هو ما نراه من المؤمنين في والتكافل هو ما نراه من المؤمنين في زماننا اليوم ونحن نعيش مع وباء فتاك قاتل، حيث رأينا المؤمنين كيف مدوا يد العون للناس المحتاجين، ولا نسى بالذكر أصحاب المواكب الحسينية كيف هبوا لتلبية نداءات المرجعية الرشيدة لمساعدة الناس بالغذاء، والدواء وإلى غير ذلك من الاحتياجات الأخرى.

عن حسين بن نعيم الصحّاف قال: قال أبو عبد الله عليه إلى «أتحب بالله عليه الله على الله عليه الله على الله عليه الله على اله على الله إخوانك ياحسين؟ قلت: نعم، قال: تنفع فقراءهم؟ قلت: نعم، قال: أما إنه يحقّ عليك أن تحبّ من يحبّ الله، أما والله لا تنفع منهم أحداً حتى تحبه. أتدعوهم إلى منزلك؟ قلت: نعم، ما آكل إلا ومعي منهم الرجلان والثلاثة والأقل والأكثر، فقال أبو عبد الله: أما إنّ فضلهم عليك أعظم من فضلك عليهم، فقلت: أطعمهم طعامي وأوطئهم رحلي ويكون فضلهم علي أعظم؟! قال: نعم، إنهم إذا دخلوا منزلك دخلوا بمغفرتك ومغفرة عيالك، وإذا خرجوا من منزلك خرجوا بذنوبك وذنوب عيالك (الكافي، الشيخ الكليني: ج٢، ص٢٠١و٢٠٢).



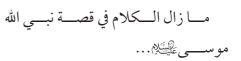












# موسى في بيت شعيب:

تحرك موسى عليه ووصل منزل شعيب، وقد قيل إن البنت كانت تسير أمام موسى لتدله على هنا، ولم أراك وحيداً؟! الطريق، إلا أن الهواء كان يحرك ثياب وربا انكشف ثوبها عنها، ولكن موسے لما عندہ من عفة وحياء طلب منها أن تمشى خلفه وأن يسير أمامها، فإذا ما وصلا إلى مفترق طرق تدله وتخره من أي طريق يمضي إلى دار أبيها شعيب.

> دخل موسى عاليقالا منزل شعيب المنزل الذي يسطع منه نور النبوة، وتشع فيه الروحانية سيتيسر لك.

من كل مكان، وإذا شيخ وقور يجلس ناحية من المنزل يرحب بقدوم موسى عليسالم، ويسأله: من أين جئت، وما عملك، وما تصنع في هـذه المدينة، وما مرادك وهدفك

وأسئلة من هذا القبيل يقول القرآن في هذا الصدد: ﴿ فَلَـيَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصِصَ قَالَ لا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ (سورة القصص: آية ٢٥). فأرضنا بعيدة عن سيطرتهم وسطوتهم ولاتصل أيديهم إلينا، فلا تقلق ولا تشعر نفسك الوحشة، فأنت في مكان آمن ولا تفكر بالغربة، فكل شيء بلطف الله

فالتفــت موســي إلى أنــه وجــد





أستاذاً عظيماً تنبع من جوانبه عيون العلم والمعرفة والتقوى، وتغمر وجوده الروحانية ويمكن أن يروى ظماه منه.

كما أحس شعيب أنه عثر على تلميذ جدير ولائق، وفيه استعداد لأن يتلقى علومه وينقل إليه تجارب العمر.

# موسى صهر شعيب:

جاء موسى إلى منزل شعيب، منزل قروی بسیط، منزل نظیف ومالىء بالروحية العالية، وبعد أن قص عليه قصته، بادرت إحدى بنتى شعيب بالقول وبعبارة موجزة: إننى أقترح أن تستأجره لحفظ الأغنام ورعايتها: ﴿قَالَـتْ إِحْدَاهُمَا يَـا أَبَـتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنْ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الأَمِينُ ﴾ (سورة القصص: آية٢٦). هذه البنت التي تربت في حجر النبي الكبير، ينبغي أن تتحدث بمثل هذا الحديث الوجيز الكريم، وأن تودي الكلام حقه بأقل العبارات.

ترى من أين عرفت هذه البنت أن هذا الشاب قوي وأمين أيضاً؟ مع إنها لم تره الا لأول مرة على البئر، ولم تتضح لها سوابق حياته؟!

والجواب على هذا السؤال واضح وجلى إذ لاحظت قوته وهو ينحي

الرعاء عن البئر ويملأ القربة الثقيلة لوحده ويطالب بحق المظلوم، وأما أمانته وصدقه فقد اتضحا لها منذ أن سارت أمامه إلى بيت أبيها، فطلب منها أن تتأخر ويتقدمها، لئلا تضم ب الريح ثيابها.

أضف إلى ذلك من خلال نقله قصته لشعيب فقد اتضحت قوته في دفعه القبطي عن الإسرائيلي وقتله إياه بضربة واحدة وأمانته وصدقه في عدم مساومته الجبابرة. فرضي شعيب عليه باقتراح ابنته، وتوجه إلى موسيى و ﴿قَالَ إِنِّي أُريدُ أَنْ أُنكِحَكَ إحْدَى ابْنَتَدَى هَاتَيْنِ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَةَ حِجَجٍ ﴾ ثم أضاف قائلاً: ﴿فَإِنْ أَثْمَمْ تَ عَشْراً فَمِنْ عِنْدِكَ ﴾ (القصص: آيـة ٢٧). واسـتجابة لهـذا القـرار والعقـد الذي أنشأه شعيب مع موسى وافق موسى و ﴿قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴾، ثم أردف مضيفاً بالقول: ﴿أَيَّكَا الأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلا عُلْوَانَ عَلَيَّ ﴾؛ أى سواء قضيت عشر سنين أو ثاني سنين -حجـج- فـلا عـدوان عـليّ. ومن أجل استحكام العقد بينها جعل موسعي عليه الله كفيلاً وقال: ﴿ وَالله عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ (سورة

القصص: آيسة ٢٨).

# توقف بسبب حجر

في أحد الأيام كان مديرٌ تنفيذي ناجح يقود سيّارته الجديدة في أحد شوارع الأحياء الضيّقة، وفجأة رأى ولدًا صغيرًا يظهر من بين السيارات الواقفة عند الرصيف، لكن وبمجرّد أن ابتعد عنه بضعة أمتار حتى ارتطم بالسيارة حجرٌ كبير. توقّف المدير في الحال وخرج من سيارته ليرى مكان اصطدام الحجر بالسيارة، فكان واضحًا وضوح الشمس، واستشاط الرجل غاضبًا، فأسرع إلى حيث كان الولد يقف في سكون. "لماذا فعلت ذلك؟ مالذي دهاك حتى تضرب سيارتي الجديدة هكذا!" صاح المدير في غضب، وأجابه الولد بخوف: "أرجو المعذرة يا سيدي، لكني لم أعرف ما يمكنني فعله غير ذلك، كان على أن أرمى حجرًا، فلم تتوقّف أيّ سيارة لمساعدت". وفيها راحت الدموع تنهمر من عيني الولد، واصل القول وهو يُشير إلى الجانب إلى السيارات المتوقّفة عند الرصيف: "لقد وقع أخيى من على كرسيّه المتحرّك هناك، وقد تأذى كثيرًا، لكني لم أستطع حمله، هل يمكنك أن تساعدني لإعادته إلى الكرسي المتحرّك؟ إنّه يتألم بشدة، وهو ثقيل الوزن، لا أستطيع القيام بذلك وحدي" تأثّر الرجل كثيرًا بحكاية الولد وتوسّله، فابتلع الغصّة في حلقه بصعوبة، وبادر

على الفور بمساعدة الأخ الواقع أرضًا ورفعه إلى كرسية المتحرّك، قبل أن يعالج جراحه. وحينا تأكّد أنّ كلّ شيء سيكون على ما يرام، عاد مجدّدًا إلى سيّارته وهم بالمغادرة حينها سمع الولد الذي رمى الحجر يقول: "شكرًا لك يا سيّدي، حفظك الله وحماك". لم يعلم الرجل ما يقول، وقاد سيارته مبتعدًا، لكن رحلته إلى المنزل كانت طويلة وبطيئة فكّر خلالها في الموقف الذي حصل معه، وحينها وصل، ألقى نظرة على سيارته، وتمعّن في أثر الضربة على بابها الأمامي، كان واضحًا جدًّا، لكنّه مع ذلك قرّر ألا يصلحه، بل فضّل إبقاءه كذلك لتذكّره تلك الضربة برسالة مهمّة: "لا كذلك لتذكّره تلك الضربة برسالة مهمّة: "لا يقاف هي بحجر!".

# العبرة المستفادة من القصة:

تهمس لنا الحياة في كثير من الأحيان، وتبعث لنا برسائل وإشارات لتذكيرنا وإعادتنا إلى طريق الصواب، لكن إن تجاهلنا هذه النداءات فقد تضطر أحيانًا إلى رمينا بأحجار ثقيلة مؤلمة تأتي في شكل مصائب كبيرة. الخيار أمامك، إمّا أن تنصت للرسائل التحذيرية أو أن تتلقّى الحجر المؤلم، فهاذا ستختار؟!









۲۱ / رمضان / (٤٠هـ) شهادة المولم أمير المؤمنين علي بن أبي طالب