

عيدالخديرالأغر ۱۸ ذي الحجة سنة ۱۰ هـ



#### إقرأ في هدا العدد

غسل الاستحاضة.....ص٧

الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ للله عَلَى خَلْقه إلّا بِإِمَامِ...ص١١\_١١

وقفة فقهية





❖ مساجدن



❖ عقائدن





المشرف العام الشيخ مصطفى أبو الطابوق رئيس التحرير الشيخ محمد الماجدي مدير التحرير

الشيخ وصفي الحلفي هيئة التحرير

التصميم والاخراج الفني ضياء حرز الدين

محاسن الكلم





رجال حول الإمام



عثمان بن حُنيف الأنصاري ...ص٧٠\_ ٢١

الإمامة (العلقة الثانية والعشرون)...ص11\_17



www.alataba.net/vb www.imamali.net tableegh@imamali.net



الشيخ عبد السادة الجابري الشيخ حازم الترابي الشيخ حسين الهاشمي الشيخ وصفى الحلفى شعبة التبليغ الديني





### كرامات الإمام الباقر (الله)

١ - قال أبو بصير: « قلت يوماً للباقر (ع): أنتم ورثة رسول الله عليه؟ قال: نعم، قلت: ورسول الله وارث الأنبياء جميعهم ؟ قال: وارث جميع علومهم. قلت: وأنتم ورثتم جميع علوم رسول الله عليه ؟ قال: نعم، قلت: فأنتم تقدرون أن تحيوا الموتى وتبرئوا الأكمه والأبرص وتخبروا الناس بما يأكلون وما يدخرون في بيوتهم ؟ قال: نعم نفعل ذلك بإذن الله تعالى، ثم قال: ادن مني يا أبا بصير - وكان أبو بصير مكفوف النظر - قال: فدنوت منه فمسح بيده على وجهى، فأبصرت السهاء والجبل والأرض، فقال: أتحب أن تكون هكذا تبصر، وحسابك على الله؟ أو أن تكون كما كنت ولك الجنة؟

قلت: الجنة، فمسح بيده على وجهي فعدت كما كنت. نور الأبصار للشبلنجي ص ٦٨

٢- قال أبو بصير: دخلت المسجد مع أبي جعفر ( الله على والناس يدخلون و يخرجون، فقال لي: سل الناس هل يرونني ؟ فكل من لقيته قلت [ له ]: أرأيت [هل رأيت] أبا جعفر ؟ فيقول: لا - وهو واقف - حتى دخل أبو هارون المكفوف، فقال: سل هذا.

فقلت: هل رأيت أبا جعفر ؟ فقال: أليس هو واقفا [قائم] ؟

قلت: وما علمك [وكيف علمت] ؟ قال: وكيف لا أعلم وهو نور ساطع.

٣- روى ابن شهر آشوب بإسناده عن محمّد بن سليهان: « إن ناصبيا شامياً كان يختلف إلى مجلس أبي جعفر على ويقول له: طاعة الله في بغضكم، ولكني أراك رجلا فصيحاً، فكان أبو جعفر يقول: لن تخفى على الله خافية. فمرض الشامي فلما ثقل قال لوليه: إذا أنت مددت على الثوب فائت محمّد بن على وسله أن يصلى على، قال: فلما أن كان في بعض الليل ظنّوا أنه برد وسجّوه، فلما أن أصبح الناس خرج وليه إلى أبي جعفر وحكى له ذلك فقال أبو جعفر: كلا إن بلاد الشام صرد، والحجاز بلاد حر، ولحمها شديد، فانطلق فلا تعجلن على صاحبكم حتى آتيكم. قال: ثم قام من مجلسه فجدد وضوءاً، ثم عاد فصلى ركعتين، ثم مديده تلقاء وجهه ما شاء الله، ثم خرّ ساجداً حتى طلعت الشمس، ثم نهض فانتهى إلى مجلس الشامي فدخل عليه فدعاه فأجابه، ثم أجلسه [وأسنده] فدعا له بسويق فسقاه وقال: املأوا جوفه، وبردوا صدره بالطعام البارد، ثم انصرف وتبعه الشامي فقال: أشهد أنّك حجة الله على خلقه، قال: وما بدا لك ؟ قال: أشهد أني عمدت بروحي وعاينت بعيني، فلم يتفاجأني إلا ومناد ينادي: ردوا إليه روحه فقد كنا سألنا ذلك محمّد بن علي، فقال أبو جعفر: أما علمت أن الله يجب العبد ويبغض عمله، ويبغض العبد ويجب عمله، قال: فصار بعد ذلك من أصحاب أبي جعفر (ﷺ). الناقب على الناقب على المعبد ويجب عمله، قال: فصار بعد ذلك من أصحاب أبي

٤- عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله، قال: « نزل أبو جعفر (ﷺ) بواد فضر بخباءه فيه، ثم خرج يمشي حتى انتهى إلى نخلة يابسة، فحمد الله تعالى، ثم تكلم بكلام لم نسمع بمثله، ثم قال: أيتها النخلة، أطعمينا مما جعل الله فيك.

فتساقط منها رطب أحمر وأصفر، فاكل ومعه أبو أيوب الأنصاري، فقال: هذه الآية فينا كالآية فينا كالآية في مريم إذ هزت إليها النخلة، فتساقط عليها رطباً ((جنياً)).الثاقب في المناقب، ابن حزة الطوسى: ص ٣٧٤.

### غسل الاستحاضة

وفق فتاوى سهاحة آية الله العظمى الحسيني السيستاني (دام ظله الوارف)

س: ما هي الاستحاضة؟

ج: الاستحاضة هي كل دم لا يكون حيضاً ولا نفاساً
ولا جرحاً ولا قرحاً ولا دم تمزق غشاء البكارة.

س: دم الجروح والقروح والنفاس معروف عادة. ولكن كيف تعرف المرأة أن هذا الدم دم استحاضة. وليس دم حيض؟

ج: عرفناً سابقاً أن مواصفات دم الحيض هي أنه دم أحمر أو أسود، يخرج بحرقة، وحرارة، وغالبا ما تكون مواصفات دم الاستحاضة نخالفة لمواصفات دم الاستحاضة غالباً أصفر اللون، ورقيق، ويخرج بلالذع ولاحرقة.

س: ما هو العمر الذي تتحقق فيه الاستحاضة؟

ج: لا تتحقق الاستحاضة قبل البلوغ، والأحوط وجوباً العمل بوظائف المستحاضة إذا رأت الدم بعد الستين.

س: ما هو حددم الاستحاضة؟ وما هو أقل الطهر الفاصل بين أفراد الاستحاضة؟

ج: لا حد لكثيره ولا لقليله، ولا للطهر المتخلل بين أفراده.

س: وكيف تشخّص المرأة أن هذا الدم ليس دم تمزّق غشاء البكارة إذا صادف ذلك يوم الزواج؟

ج: دم تمزّق غشاء البكارة يحيط بالقطنة، ويطوِّقها كهلال من دم، بينها قد تنغمس القطنة بدم الاستحاضة، وقد يزيد فيتجاوزها إلى ما ربطتها به بحسب نوع الاستحاضة.

س: ماهي اقسام الاستحاضة? ج: الاستحاضة على ثلاثة أقسام:

استحاضة قليلة: إذا لوَّن الله القطنة ولم يغمسها، لقلته.

واستحاضة متوسطة: إذا انغمست القطنة بالدم، ولكنه توقف عندها فلم يتجاوز إلى ما ربطتها به. واستحاضة كثيرة: إذا انغمست القطنة بالدم وزاد، فتجاوزها إلى ما ربطتها به ولوّثه.

س: ما حكم الاستحاضة القليلة؟

ج: يجب عليها فقط أن تتوضأ لكل صلاة واجبة
كانت أم مستحبة.

س: ما حكم الاستحاضة المتوسطة?
ج: يجب عليها أن تتوضأ لكل صلاة، والأحوط وجوبا

أن تغتسل في كل يوم مرّة واحدة قبل وضوءاتها. مثلا: لو اكتشفت المرأة أنها مستحاضة \_ قبل صلاة الفجر، فاختبرت نفسها فكانت استحاضتها متوسطة تغتسل على الأحوط وجوباً، ثم تتوضأ لصلاة الفجر ويكفيها غسلها هذا لكل صلوات ذلك اليوم مع وضوء لكل صلاة، فإن حلّ اليوم الثاني اغتسلت على الأحوط وجوبا، ثم توضأت وهكذا لو توالت

بتلك الصفة فلم تنقص ولم تزد. س: ما حكم الاستحاضة الكثيرة؟

ج: يجب على المرأة أن تغتسل ثلاثة أغسال، غسلاً

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(عاتب أخاك بالإحسان إليه واردد شره بالإنعام عليه).

المتوسطة وهكذا.

س: ماذا يترتّب على الاستحاضة من أحكام؟ ج: يترتب على المستحاضة الاحكام التالية:

أَوَّلاً: يجب على المستحاضة أن تتطهّر بعد انقطاع الدم للصلاة الاتية بالوضوء إن كانت استحاضتها قليلة أو متوسطة وبالغسل إن كانت استحاضتها كثيرة

ثانياً: يحرم على المستحاضة بأقسامها الثلاثة مسّ كتابة القرآن الكريم قبل تحصيل طهارتها ويجوز بعده قبل إتمام صلاتها.

ثالثاً: يجوز طلاق المستحاضة أثناء الاستحاضة.

رابعاً: لا يترتب على الاستحاضة ما كان يترتب على الحيض: من حرمة الاتصال الجنسي، وحرمة دخول المساجد، والمكث فيها، ووضع شيء فيها، وقراءة آيات السجدة.

خامساً: يصح الصوم في الاستحاضة القليلة والمتوسطة وإن لم تأت المستحاضة بها يجب عليها للصلاة من الوضوء أو الغسل. وأما المستحاضة استحاضة كثيرة فذهب جمع من الفقهاء رضوان الله عليهم إلى أن صحة صومها تتوقّف على إتيانها بها يجب عليها من غسل الليلة السابقة على يوم الصوم ومن أغسال نهارية. ولكن الأصح أنّه لا يتوقف على ذلك صحة صومها.

سادساً: لا يجب على المستحاضة الكثيرة الوضوء مع الأغسال ويجب على المستحاضة المتوسطة الوضوء بعد الغسل الواجب عليها على الأحوط وجوباً.

لصلاة الصبح، وغسلاً لصلاي الظهر والعصر إذا جمعتها وغسلاً لصلاي المغرب والعشاء إذا جمعتها. سن ما حكم الاستحاضة الكثيرة إذا فرّقت بين الصلاتين؟

ج: يجب عليها أن تغتسل لكل صلاة. س: وهل هذا حكمها في مطلق الأحوال؟

ج: كلا، بل هذا حكمها فيها إذا كان الدم صبيباً لا ينقطع بروزه على القطنة وأمّا إذا كان بروزه عليها متقطعاً بحيث تتمكن من الاغتسال والإتيان بصلاة واحدة أو أزيد قبل بروز الدم عليها مرّة أخرى فعليها تجديد الغسل كلها برز الدم، فلو اغتسلت وصلت الظهر ثمّ برز الدم على القطنة قبل صلاة العصر أو في أثنائها وجب عليها الاغتسال لها على الأحوط وجوباً، ولو كان الفصل بين البروزين بمقدار تتمكّن فيه من الإتيان بصلاتين أو عدة صلوات جاز لها ذلك من دون حاجة إلى تجديد الغسل.

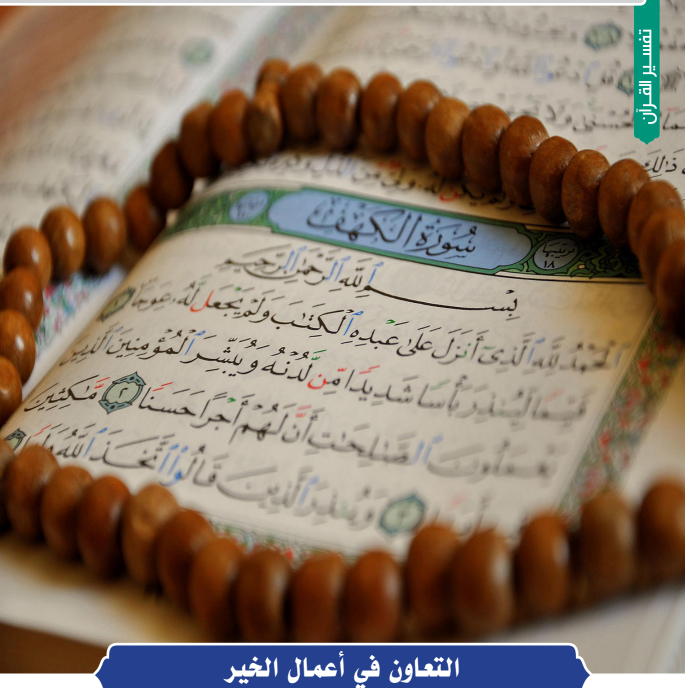
س: هل يجب على المستحاضة تبديل القطنة المنقوعة بالدم وما ربطتها به إذا لاقى الدّم بعد الإتيان بوظيفتها؟

ج: الأحوط وجوباً - في الاستحاضة الكثيرة تبديل القطنة التي تحملها أو تطهيرها لكل صلاة إذا تمكنت من ذلك، وكذلك الخرقة التي تشدها فوق القطنة، وأما في الاستحاضة القليلة والمتوسطة فلا يجب تبديل القطنة أو تطهيرها وإن كان ذلك - أحوط استحباباً -. سن هل يجب على المستحاضة أن تسرع إلى الصلاة بعد الإتيان بها عليها من الطهارة؟

ج: نعم على الأحوط وجوباً.

س: هل تتبدل استحاضة المرأة من قسم إلى قسم؟ ج: نعم قد تتبدّل فتتحول القليلة إلى كثيرة، والكثيرة إلى قليلة، وهكذا.

س: كيف تعرف المرأة بتحوّل استحاضتها؟ ج الأحوط وجوبا أن تختبر نفسها قبل الصلاة لتعرف ذلك، ثمّ لتعمل وفق ما تقتضيه نتيجة الاختبار، فإذا تبيّن أنها استحاضة قليلة عملت بها تمليه عليها أحكام الاستحاضة القليلة، وإن تبيّن أنّها استحاضة متوسطة عملت بها تمليه عليها أحكام الاستحاضة متوسطة عملت بها تمليه عليها أحكام الاستحاضة



﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم وَالْعُدْوَانِ ﴾

إطارهما الظلم والاستبداد والجور بكل أصنافها. للسيوطي: ج١، ص١٠٩.

إن الدعوة إلى التعاون التي تؤكُّ عليها الآية ويأتي هذا المبدأ الإسلامي تماما على نقيض مبدأ ساد في الكريمة تعتبر مبدأ إسلامياً عاماً، تدخل في إطاره العصر الجاهلي، وما زالٌ يطبّق حتى في عِصرنا الحاضرِ، جميع المجالات الاجتماعية والأخلاقية والسياسية وهـو المبـدأ القَّائـل: «انـصر أخـاك طَّالْـاً أو مظلومـاً»، والحقوقية وغيرها، وقد أوجبت هذه الدعوة على والذي بيّن حقيقتُه النبي الأكرم( الله عنه الأحد أصحِّابه المسلمين التعاون في أعمال الخير، كما منعتهم ونهتهم عندماً قال له: يا رسول الله (ربي) كيف أنصره ظالماً؟! عن التعاون في أعال الشر والإثم اللذينِ يُدخل في قال: (تردّه عن ظلمه فذاك نصرك إيّاه). الجامع الصغير

صور التعاون على البر والتقوى:

١- التعاون على الأمر بالمعروف والنهي عن
المنكر.

٢- التعاون في قضاء حاجات المسلمين، تفريج
كرب المكروبين، يقول ( الله عَنْ فَرَّجَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبَةً مِنْ كُرْبَةً مَنْ كُرْبَةً مَنْ كُرْبَةً
مِنْ گُرَبِ يَوْم الْقِيَامَةِ).

٣-التعاون على نصرة المظلوم.

٤- التعاون على الإصلاح بين الناس، وتقريب وجهات النظر، وحل المشاكل بالطرق السلمية.
٥- تعاون الزوجين فيها بينهها في شؤون حياتها فان ذلك من أسباب التآلف والمحبة.

٦- تعاون الأبناء والأسرة الواحدة فيها بينهم على الخير ودفع السوء، والقضاء على أسباب الفرقة والاختلاف، وتعاون الرحم فيها بينهم في تأكيد صلة الرحم والبعد عن قطيعتها، وتعاون القبيلة والعشيرة في رفع الظلم والعدوان بعيدا على العصبية الجاهلية.

٧- التعاون بين الراعي والرعية على تنظيم أمور الأمة والسير بها على الخير والصلاح، والبعد عن الفوضى والفرقة والاختلاف.

٨- تعاون الشعوب الإسلامية فيها بينها، فيها يحقق أمنها، واقتصادها، واجتهاع كلمتها، وابعادها عن الفوضي وتحكم الآخرين في مصيرها ومآلها.

9- تعاون المسؤولين جميعا في سبيل إنجاح مصالح الأمة والسعي فيا يحقق راحة المجتمع. ١٠-التعاون الإعلامي في نشر الفضيلة، والأخلاق الكريمة، والأعمال الصالحة، والدعوة إلى ما فيه خير الأمة وصلاحها واجتماع كلمتها. ١١-التعاون مع رجال الأمن في تحقيق أعمالهم، وما يؤدونها من وظائف في مكافحة المجرمين، والقضاء على المفسدين، فإن التعاون معهم في هذا السبيل يحقق اللأمة الأمن والصلاح.

١٣ - التعاون على نظافة الطرق وسلامتها.

۱۶- تعاون القبيلة والرحم على سددية قتل الخطأ على قدر استطاعتهم، وغناهم وقدرتهم على ذلك.

10- تعاون الجامعات ورجال العلم والفكر في حل المشاكل المعاصرة حلًا إسلاميا، حلًا على ضوء الكتاب والسنة.

أما في العصر الجاهلي فكان هذا المبدأ يطبّق على خلاف ذلك، فإذا غزت جماعة من إحدى القبائل جماعة من قبيلة أخرى، هبّ أفراد القبيلة الغازية لمؤازرة الغازين بغض النظر عها إذا كان الغزو لغرض عادل أو ظالم، ونرى في وقتنا الحاضر - أيضا - آثار هذا المبدأ الجاهلي في العلاقات الدولية، وبالذات لدى الدول المتحالفة حين تهب في الغالب لحماية بعضها البعض، والتضامن والتعاون معاحيال القضايا الدولية دون رعاية لمبدأ العدالة ودون تمييز بين الظالم والمظلوم، ولكن الإسلام العيل الجيون في الخالي ودعى المسلمين إلى التعاون في العال الخير والمشاريع النافعة والبناءة فقط، ونهى عن التعاون في الظلم والعدوان.

والطريق في هذا المجال هو مجيء كلمتي «البر» و «التقوى» معاوعلى التوالي في الآية، حيث إنّ الكلمة الأولى تحمل طابعا إيجابيا وتشير إلى الأعمال النافعة وتدعو العباد الى المعاونة على فعل الخيرات، والثانية لها طابع النهي والمنع وتشير إلى الامتناع عن الأعمال المنكرة - وعلى هذا الأساس - أيضا - فإن التعاون والتآزر يجب أن يتم سواء في الدعوة إلى عمل الخير، أو في مكافحة الأعمال المنكرة.

وقد استخدم الفقه الإسلامي هذا القانون في القضايا الحقوقية، حيث حرّم قسيا من المعاملات والعقود التجارية التي فيها طابع الإعانة على المعاصي أو المنكرات، كبيع الأعناب إلى مصانع الخمور أو بيع السلاح إلى أعداء الإسلام وأعداء الحق والعدالة، أو تأجير محل للاكتساب لتيارس فيه المعاملات غير الشرعية والأعيال المنكرة (وبديهي أن لهذه الأحكام شروطا تناولتها كتب الفقه الإسلامي بالتوضيح). تفسير الامثل: ٢٠، ص٥٨٥

إن إحياء هذا المبدأ لدى المجتمعات الإسلامية، وتعاون المسلمين في أعيال الخير والمشاريع النافعة البناءة دون الاهتهام بالعلاقات الشخصية والعرقية والنسبية، والامتناع عن تقديم أي نوع من التعاون إلى الأفراد الذين يهارسون الظلم والعدوان، بغض النظر عن تبعية أو انتهائية الفئة الظالمة، كل ذلك من شأنه أن يزيل الكثير من النواقص الاجتهاعية.

أما في العلاقات الدولية، فلو امتنعت دول العالم عن التعاون مع كل دولة معتدية - أيا كانت - لقضي بذلك على جذور العدوان والاستعار والاستغلال في العالم، ولكن حين ينقلب الوضع فتتعاون الدول مع المعتدين والظالمين بحجة أن مصالحهم الدولية تقتضي ذلك، فلا يمكن توقع الخير أبدا من وضع كالذي يسود العالم

اليوم.

١ - مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى الْعَطَّارُ عَنْ أَهْمَدَ بْنِ مُحُمَّدِ بْنِ عِيسَى عَنِ ابْنِ أَبِي بَنَ بَكِ يَدَى عَنِ الْحُسَنِ بُنِ مَحُبُّوبٍ عَنْ دَاوُدَ الْرَّقِّيِّ عَنِ الْعَبْدِ الصَّالِحِ (الْحَالَةِ عَنْ دَاوُدَ الْرَقِّي عَنْ الْعَبْدِ الصَّالِحِ (الْحَالَةِ عَنْ دَاوُدَ الْرَقِّي عَنْ الْعَبْدِ الصَّالِحِ (اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى خَلْقِه إِلَّا بِإِمَامِ حَتَّى يُعْرَفَ).

قولِه ( إِنَّ الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لله عَلَى خَلْقِه إِلَّا بإمَام حَتَّى يُعْرَفَ)، لعلَّ المراد أنَّ حجتّه تعالى على الخَلق يـوم القيامة بأنَّكً لم اعتقدت هذا؟ ولِم قلت هذا؟ ولِم فعلت هذا؟ ولم تفعل ذاكِ؟ لا يتمُّ إلاَّ بسبب نصب إمام يُبيّن لهم العقليّات والعمليّات لظه ور أنّ عقول البشريّة لا تستقلّ بتعيين العقائد والأعمال.

وقوله (إله): (حَتَّى يُعْرَفَ)، إمّا بتشديد الرَّاء يعني حتّى يعرِّف الإمام ما ينبغي من العقائد والأعمال.

أو بتخفيفها على البناء للمفعول أي حتّى يعرف الإمام أو الحق والباطل

وفي بعض النسخ (حيُّ) وفي بعضها (حتَّى) بدل حتّى. لا عن النسخ (حيُّ ) وفي بعضها (حتَّى) بدل حتّى. لا الْحَلْقِ ٢ - عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ قَالَ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ (إلله): (الحُّجَّةُ قَبْلَ الْحَلْقِ ومَعَ الْخَلْقِ وَبَعْلَدَ الْخُلْقِ إِنَّ الْخُجَّةَ لَا تَقُومُ للهَّ عَلَى خَلْقِه إِلَّا بِإِمَام ).

قولُه ( إلى الْحُجَّةُ قَبْلَ الْخَلْقِ ومَعَ الْخَلْقِ وبَعْدَ الْخَلْقِ)، الحجّة قبل الخلق في الميشاق، ومع الخلق في هذه الدُّار، وبعد الخلق في دار الآخرة والبرزخ، ويحتمل أن يراد بالحجّة قبل الخلق آدم وبالحجّة بعد الخلق الصاحب المنتظر لأنَّه آخر مَن يموت وبالحجّة مع الخلق سائر الأنبياء و الأو صباء.

وبِالجملة هـذا الحديث يفيد أنّه لابدَّ لله تعالى من حجّة عـلى الخلق حتّى أنَّ لزمانهم بداية وينهاية وما بينهم لا يخلو منه فمن زعم أنَّ الزَّمان خال منه فهو ضالً مضلً وميتته ميتة جاهليّة.

٣- عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ قَالَ: قُلْتُ لأَبِي عَبْدِ اللهُ (إلله): تَكُونُ اللَّأَرْضُ لَيْسَ فِيهَا أَإِمَامٌ؟ قَالَ: (لَا)، قُلْتُ: يَكُُونُ إِمَامَانِ؟ قَالَ: (لَا إِلَّا وِ أَحَدُهُمَا صَامتٌ).

قوليه: (قُلْتُ يَكُونُ إِمَامَانِ؟ قَالَ: (لَا...) في طريق العامّة أيضاً ما يدلُّ على اعتبار الوحدة في الإمام، قال الآبي في كتاب إكمال الإكمال وحديث: (إذا بويع الخليفتان فاقتلوا الآخِر منهما)، يدلُّ على أنَّ شرطها الوحدة وعدم التعدُّد، وقال بعضهم: إنَّ هذا الشرط إنَّما هو بحسب الإمكان فلو بعُد موضع إمام حتّى لا ينفذ حكمه في بعض الأقطار البعيدة جاز نصب غيره بذلك القطر.

وفيه إنَّ الكلام في خليفة الأصل وإلاَّ فيجوز التعدُّد في نائبه قطعاً، اللُّهامَّ إلاَّ أن يقول ذلك القائل: إنَّه يجوز لأهل الأقطار البعيدة أن ينصّبوا لأنفسهم خليفة كما نصّبوا أوَّلاً، وفي شرح نهج البلاغة: أنَّ في



#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(عود نفسك السماح وتجنب الإلحاح يكرمك الصلاح).

٤ - عَنَّ إِسْحَاقَ بْنِ عَيَّارِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَّ (ﷺ) قَالَ سَمِعْتُه يَقُولُ: (إِنَّ الأَرْضَ لَا تَخْلُو إِلَّا وَفِيهَا إِمَامٌ كَيْمًا إِنْ زَادَ الْمُؤْمِنُونَ شَيْئًا رَدَّهُمْ وإِنْ نَقَصُوا شَيْئًا أَتَكَه لَمُمْ).

الشرح

قول ( الله ): (إِنَّ الأَرْضَ لَا تَخْلُو إِلَّا وفِيهَا إِمَامٌ)، أي لا تخلو من الخلق، من الخلوق وهو الخالي، أو لا تمثير من خلا فلان إذا مضى، أو لا تكثر نباتها ولا تنبت حشيشها من أخلت الأرض إذا كثر خلاها وهو النبات الرَّطب.

قوله (ﷺ): (كَيْمَا إِنْ زَادَ الْمُؤْمِنُونَ شَيْعاً رَدَّهُمْ) الظاهر أنَّ المراد بالمؤمنين كلّهم ففيه دلالة على أنَّ إجماعهم حجّة وإلاّ لزم أن يترك الإمام ما وجب عليه وهو باطلٌ قطعاً.

٥- عَنْ عَبْدِ اللهَّ بْنِ سُلَيُهَانَ الْعَامِرِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَّ ( إِلَى اللهَّ اللهَّ ( أَلَّهِ اللهَّ اللهَّ وَ النَّاسَ وَ اللَّهَ وَ النَّاسَ وَ اللَّهَ اللهُ الل

الشرح:

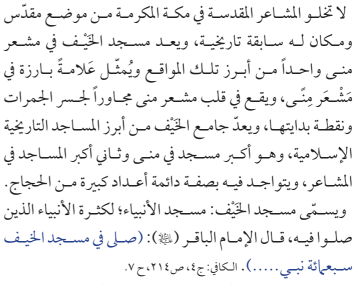
قول ه: (مَا زَالَتِ الأَرْضُ إِلَّا وللهٌ فِيهَا الْحُجَّةُ - الخ)، أي ما زالت الأرض من حال إلى حال وما مضى عصر من الأعصار إلا ولله تعالى فيه حجّة والغرض أنَّ له تعالى في الأرض بعد نبيّنا ( وقت زوالها حجّة يعرّف الحلال والحرام ويدعو الناس إلى سبيل الله ويجذبهم إلى طاعته وانقياد أمره ونهيه كيلا يقولوا يوم القيامة (إنّا كنّا عن هذا غافلين). و عن ابْن مُسْكَانَ عَنْ أَي بَصِيرِ عَنْ أَحَدِهِمَا ( إلى اللهُ اللهُ

سرح

قول آ (ﷺ): (كُم يُعْرَفِ الْحَقَّ مِنَ الْبَاطِلِ) النفس تألف بالمحسوسات والوهميّات والمتخيّلات المؤدية إلى الباطل والشبهات فلو لم يكن استاذٌ مرشدٌ مؤيّدٌ من عند الله تعالى بالعصمة عن الخطأ والغلط في العقائد والأقوال والأعهال من جميع الوجوه لمالت كلَّ نفس إلى هواها والتبس عليها الحقُّ والباطل حقُّ كها ترى عليها الحقُّ والباطل حقُّ كها ترى في كثير من المتّكلين بعقولهم من الحكهاء والمتكلّمين، هذا على فرض بقاء الأرض وأهلها بغير إمام وإلاّ فالحقُّ الثابت أنّه لا بقاء لهما بدونه طرفة عين.



### الخَيْف.. مس



وصلى فيه خاتم الأنبياء والرسل النبي الأكرم محمد ( و صلى فيه في حجة الوداع، وكان وقتذاك في منى. التسمية:

سمي الخيف بفتح الخاء وسكون الياء، لأن الخيف في اللغة هو ما انحدر عن غلظ الجبل وارتفع عن مسيل الماء، وتم تسميته نسبة للمنحدر الذي يقع فيه وهو خيف بني كنانة في سفح جبل منى الجنوبي قريباً من الجمرة الصغرى.

كان الرسول المفضل في منى، فقد وردعن الإمام الصادق ( الرسول المفضل في منى، فقد وردعن الإمام الصادق ( الرسول المفضل في منى، فقد وردعن الإمام الصادق ( المنه قال: (صل في مسجد الخيف وهو مسجد منى، وكان مسجد رسول الله ( المنه على عهده عند المنارة التي في وسط المسجد وفوقها إلى القبلة نحواً من ثلاثين ذراعاً وعن يمينها وعن يسارها وخلفها نحواً من ذلك، قال: فتحرَّ ذلك، وإن استطعت أن يكون مصلاك فيه فافعل فإنه قد صلى فيه ألف نبي، وإنها سمي الخيْف لأنه مرتفع عن الوادي، وما ارتفع عن الوادي سمي خيفاً. الكافي: ج ٤، ص ١٩٥٥ ع:



#### عهارة مسجد الخَيْف:

لا تتضمن المصادر التاريخية أي نصوص تقدّم تاريخاً دقيقاً لإنشاء مسجد الخيف، إلا أن بعض النصوص إشارات إلى وجود هذا المسجد منذ فترة مبكرة من صدر الإسلام قد تصل إلى زمن النبي عليه، إذ إن هناك أحاديث نبوية وأحداث تعود لتلك الفترة ورد فيها ذكرٌ له مسجد الخيّف».

وقد توالت على هذا المسجد عارات متعددة كان آخرها ما قامت به الجهات المختصة في حكومة المملكة العربية السعودية من إعادة إعار مسجد الخيف وتوسعته حتى أصبح أضعاف مساحته السابقة لكي يستوعب الأعداد الكبيرة من ضيوف بيت الله الحرام، وكان ذلك على مرحلتين:

المرحلة الاولى: قد أجريت عام ١٣٩٣هـ وكانت عارة كبيرة، واحتفظت هذه العمارة بملامح مسجد الخيف التاريخية وأبرزها الفضاء الواسع المتمثل في صحونه حتى يضم أكبر عدد من المصلين، وبنيت للمسجد عدد من المنائر.

أما المرحلة الثانية: فقد كانت في عام ٧٠ ١٤ه، حيث بلغت مساحة مسجد الخيف حوالي خمسة وعشرين ألف متر مربع ويستوعب خمسة واربعين ألف مصل تقريباً، وفيه أربع منائِر، وهو مكيف بـ(١٤) وحدات تكييف، كما تساعد على تلطيف الهواء في المسجد ١١٠٠ مروحة، ويليه مجمع دورات المياه، ويوجد فيه أكثر من ألف دورة مياه، وثلاثة آلاف صنبور للوصوء، ولقد ساعدت توسعة المسجد على زيادة السعة الاستيعابية للمصلين.

هذه لمحة سريعة لتاريخ أحد أهم وأقدم المساجد في العالم، مسجد الخيف الذي صلى فيه رسول الله ( عليه ) وأهل بيته ( الله وأصحابه المنتجبين، ويصلي فيه سنوياً عدد كبير من حجاج بيت الله الحرام أثناء أدائهم مناسك الحج.





حـق الجـوار وآدابـه

لرابطة الجوار دور كبير في حركة المجتمع التكاملية، فهي تأتي في المرتبة الثانية من بعد رابطة الأرحام، إذ للجوار تأثير متبادل على سير الأسرة، فهو المحيط الاجتهاعي المصغّر الذي تعيش فيه الأسرة وتنعكس عليها مظاهره وممارساته التربوية والسلوكية، ولهذا نجد أنّ المنهج الإسلامي أبدى فيه عناية خاصة، فقد قرن القرآن الكريم عبادة الله تعالى والإحسان إلى الوالدين والأرحام الإحسان إلى الجار كها في قوله تعالى: (وَاعْبُدُوا الله وَلا تُشْرِكُوا بِهُ وَالْمَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْخُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِهُ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْمَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجُارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجُارِ اللهُ وَالْمَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجُارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجُارِ اللهُ أَوْلاً تُسْرِكُوا اللهُ وَالْمَاحِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ اللهُ اللهُ وَالْمَادِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجُارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ اللهُ وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادُونِ اللهُ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينَ وَالْمَادِينَ وَالْمَادِينَ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمِنْ وَالْمَادِينِ وَالْمُعَادِينِ وَالْمُوالِدُينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينِينَ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينَ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِينَ وَالْمَادِينَا وَالْمَادِينَا وَالْمَادِينَ وَالْمَادِينِ وَالْمَادِي

فُقُد رُسم الْقرآن الكريم منهجاً موضوعياً في العلاقات الاجتماعية يجمعه الإحسان إلى أفراد المجتمع وخصوصاً المرتبطين برابطة الجوار.

وحق الجوار لا ينظر فيه إلى الانتهاء العقائدي والمذهبي، بل هو شامل لمطلق الإنسان مسلماً كان أم غير مسلم، قال رسول الله (ﷺ): (الجيران ثلاثة: فمنهم من له ثلاثة حقوق: حق الجوار، وحق الإسلام، وحق القرابة، ومنهم من له حق واحد: الكافر له حق الجوار) (المستدرك:ج٨، ص٤٢٤). الوصايا الشريفة:

أوصى رسول الله إله وأهل بيته بمراعاة حق الجوار، والسعي إلى تحقيقه في الواقع، وركز على ذلك باعتباره من وصايا الله تعالى له، قال ( الوسائل: ٩٠ ص ٥٠). (مازال جبرئيل ( إله الله في جبرانكم، فإنّهم وصية نبيكم، مازال يوصي بهم حتى ظنّنا أنه سيورّثهم) ( وقال أمير المؤمنين ( إله الله في جبرانكم، فإنّهم وصية نبيكم، مازال يوصي بهم حتى ظنّنا أنه سيورّثهم ) ( البلاغة: ص ٤٢٧).

وقد كتب رسول الله (ﷺ) كتاباً بين المهاجرين والأنصار ومن لحق بهم من أهل المدينة: (إنّ الجار كالنفس غير مضار ولا آثم، وحرمة الجار على الجار كحرمة أمّه) (الكافي: ج٢، ص٢٦٦).

وقد جعل رسول الله ( المستدرك : ج ١٠ من علامات الإيهان فقال : (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره) (المستدرك : ج ٨٠ ص ٤٢٦).

واستعاذ (ﷺ) من جار السوء الذي أطبقت الأنانية على مشاعره ومواقفه فقال: (أعوذ بالله من جار السوء في دار إقامة، تراك عيناه ويرعاك قلبه، إن رآك بخير ساءه، وإن رآك بشر سرّه) (الكافي: ج٢، ص٦٦٩).

حسن الجوار وآدابه:

إنَّ حسن الجوار من الأوامر الإلهية، كما قال الإمام جعفر الصادق (ﷺ): (عليكم بحسن الجوار، فإنَّ الله عزَّ وجلَّ أمر بذلك) (أمالي الصدوق: ص٤٤١).

وحسن الجوار ليس كف الأذى فحسب، وإنَّما هو الصبر على الأذى من أجل إدامة العلاقات، وعدم حدوث

#### حق الجار في رسالة الحقوق:

رسالة الحقوق للإمام زين العابدين (إ) هي أوّل وثيقة إسلامية شاملة لحقوق الإنسان. وهذا الأثر النفيس بقي محفوراً على لوحة الزمان، تتناقله الأجيال من جيل لآخر، يستمدون منه أعمق مشاعر الحب لله، وحق الإنسان في الكرامة والرّفعة، والاعتراف بحقوقه المقدسة.

وفيم يتصل بحق الجوار، فقد جاء فيها: (وأماحق جارك فحفظه غائباً، وإكرامه شاهداً، ونصرته إذا كان مظلوماً، ولا تتبع له عورة، فإن علمت عليه سوءاً سترته عليه، وإن علمت أنّه يقبل نصيحتك نصحته فيما بينك وبينه، ولا تسلمه عند شدائده، وتقيل عثرته، وتغفر ذنبه، وتعاشره معاشرة كريمة، ولا تدّخر حلمك عنه إذا جهل عليك، ولا تخرج أن تكون سلماً له، ترد عنه لسان الشتيمة، وتبطل فيه كيد حامل النميمة. ولا حول ولا قوة إلا بالله) (الوسائل: ج٥١، ص١٧٧).

هذه الفقرة من رسالة الحقوق المنسوجة بلغة قوية الإيجاء، نجد فيها نظرة أعمق وأرحب لحقوق الجيّار، فهي ترسم علاقة تكاملية بين المتجاورين، وتعقد بينهم أواصر أُخوّة حقيقية. فنلاحظ أنَّ للجّار حق الحفظ في غيبته، وحق الإكرام في إقامته، وحق النصرة عند مظلوميته، وفوق ذلك له حقوق إضافية منها: حق الستر، والنصيحة، والمغفرة، والمعاشرة الحسنة.

وكان الإمام السجاد (ه) يدعو لجيرانه بكلمات بلغت الغاية في الرّقة، ضمّنها ما لهم من الحقوق، وصبها في قالب الدّعاء.

تمعّن في هذا الذّعاء من أدعية الصحيفة السجادية، الذي يفيض بالمعاني، ويحمل أجمل المشاعر: اللهُم تولّني في جيراني بإقامة سُتتك، والأخذ بمحاسن أدبك في إرفاق ضعيفهم، وسدْ خلّتهم، وتعهم قادمهم، وعيادة مريضهم، وهداية مسترشدهم، وكتان أسرارهم، وستر عوراتهم، ونصرة مظلومهم، وحسن مواساتهم بالماعون، والعود عليهم بالجدة والإفضال، وإعطاء ما يجبُ لهم قبل السؤال والجود بالنّوال ما أي العطاء عالمراحم الراحم الراحمين) (الصحيفة السجادية: ص١٣٢).

القطيعة، قال الإمام موسى الكاظم (ﷺ): (ليس حسن الجوار كف الأذى ولكن حسن الجوار صبرك على الأذى) (الكافي: ج٢، ص١٦٧).

ودعا (ﷺ) إلى تفقد أحوال الجيران وتفقّد حاجاتهم، فقال: (ما آمن بي من بات شبعان وجاره جائع) (الكافي: ج٢، ص١٦٨).

وحث الإمام جعفر الصادق (ﷺ) على حسن الجوار لما فيه من تأثيرات إيجابية واقعية تعود بالنفع على المحسن لجاره، فقال: (حسن الجوار يعمّر الديار، ويزيد في الأعهار) (الكافي: ج٢، ص١٦٧).

وقد أمر ( علياً ( و المقداد أمر ( المقداد الله و المقداد الله و المسجد بأعلى أصواتهم بأنه: (لا إيان لمن لم يأمن جاره بوائقه)، فنادوا بها ثلاثاً، ثم أوماً بيده إلى كلّ أربعين داراً من بين يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شاله. (الكافي: ٢٠، ص١٦٦)

والاعتداء على الجار موجب للحرمان من الجنة، كما ورد عن رسول الله (ه أنّه قال: (ومن كان مؤذيا لجاره من غير حق حرمه الله ريح الجنة ومأواه النار، ألا وإن الله يسأل الرجل عن حق جاره، ومن ضيع حق جاره فليس منا) (الوسائل: ج٥، ص٣٤١).

ومن يطلع على بيت جاره ويتطلّب عوراته يحشر مع المنافقين يوم القيامة، قال رسول الله (هي): (ومن اطلع في بيت جاره فنظر إلى عورة رجل أو شعر امرأة أو شيء من جسدها، كان حقاً على الله أن يدخله النار مع المنافقين الذين كانوا يتبعون عورات الناس في الدنيا، ولا يخرج من الدنيا حتى يفضحه الله ويبدي عورته للناس في الآخرة) (ثواب الأعال: ص٢٨٢).

ويحرم الاعتداء على ممتلكات الجار، ومن اعتدى فالنار مصيره، قال ( ومن خان جاره شبراً من الأرض طوقه الله يوم القيامة إلى سبع أرضين ناراً حتى يدخله نار جهنم) (ثواب الأعال: ص ٢٨١).

وأمر ( الله التكافل الاجتهاعي والنظر إلى حوائج الجار والعمل على إشباعها فقال ( الله ): (ومن منع الماعون من جاره إذا احتاج إليه منعه الله فضله يوم القيامة، ووكله إلى نفسه هلك، ولا يقبل الله عزّ وجلّ له عندراً (الوسائل: ج٥، ص٢٤١).

قال أمير المؤمنين ﷺ:(عين المحب عمياء عن عيب المحبوب وأذنه صماء عن قبح مساويه).



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله على اشرف الأنبياء و المرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم إلى قيام يـوم الدين.

تقدم في الأعداد السابقة عدة من النصوص الواردة عن النبي الأكرم ( التي رواها القوم في أُمهات كتبهم الصحيحة عندهم، بأن النبي ( النبي ( التي و عين الخليفة من بعده وأيضا حصر عددهم وذكر أسمائهم وصفاتهم وان الدين لا يكون عزيزا الا بهم وغيرها مما تقدم ذكره في الأعداد السابقة. كما ثبت ان القوم لم يتوصلوا إلى تفسير (حديث الأئمة من بعدي) وأصبح عندهم عبارة عن قضية معقدة وغامضة، والسبب في ذلك معلوم فالخلفاء الأوائل كان عددهم اربعة، وحكام بني امية بلغ عددهم نحو أربعة عشر تقريبا، كما أن بني العباس بلغ عددهم سبعا وثلاثين.

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(عاودوا الكر واستحيوا من الفر فإنه عار في الأعقاب وناريوم الحساب).

راكباً على جمل يجره معاوية ويقوده ولده الآخر، فلعن الراكب والقائد والسائق. فقد ذكر صاحب الصحيح من سيرة النبي الأعظم ( عليه الأعظم من سيرة النبي الأعظم ( ابن الجوزي في تذكرة الخواص: قال سبط ابن الجوزي: إن الإمام الحسن ( عليه ) قال لمعاوية : ( نظر النبي ( عليه ) إليك يوم الأحزاب، فرأى أباك على جمل يحرض الناس على قتاله ، وأخوك يقود الجمل ، وأنت تسوقه، فقال: (لعن الله الراكب والقائد والسائق). والنتيجة أنهم اضطروا الى الاعتراف بعدم فهمهم لمعنى الحديث، الاأن الحقيقة أنهم لا يريدون أن يعترفوا بالمعنى الحقيقي للحديث، وما ذاك الا الجحد بعينه، فبدلا من التسليم والقبول بأمر النبي ( الله عن الحق ، وقالوا إنّا لا نفهم هذا الحديث فقد ورد في تصريح غير واحد من علمائهم انه لا يعلم للحديث معنى، فهذا ابن العربي في شرح كتاب الترمذي، ج٩ يقول: (ولم أعلم للحديث معنيً)، وعن ابن الجوزي قال: (قد أطلت البحث عن معنى هذا الحديث ... فلم أقع على المقصود).

#### ما هي الحقيقة؟

ومن الأحاديث التي دلت على ان النبي (ﷺ) قد ذكر الأئمة بأسائهم، ومن جملة هذه الأحاديث ما ذكره القندوزي في ينابيع المودة لذوي القربي المؤلف، ج٢/ ص٥١٣: عن سلمان الفارسي رضي الله عنه قال: دخلت على النبي (ﷺ) فإذا الحسين (ﷺ) على فخذيه وهو

يقبل عينيه ويقبل فاه و [هو] يقول: (أنت سيد ابن سيد، وأنت إمام ابن إمام، وأنت حجة ابن حجة ، وأنت أبو حجج تسعة ، تاسعهم قائمهم). وعن الأصبغ بن نباتة عن عبد الله بن عباس رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله (ﷺ) يقول: (أنا وعلي والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهرون معصومون). وغيرها من الاحاديث التي يصعب احصاؤها.

#### 

ا حديث الثقلين: الذي روته كتب الفريقين، ومنه ما رواه أحمد بن حنبل في مسنده، ٣/ ١٧، ١٤ : ما رواه أحمد بن حنبل في مسنده، ٣/ ١٥ ، ١٧ : عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ( الله الله حبل محدود من السماء إلى الأرض، وعتري كتاب الله حبل محدود من السماء إلى الأرض، وعتري أهل بيتي وإنها لن يفترقا حتى يردا على الحوض). ٢ حديث السفينة: المروي في كتب الفريقين: عن أبي ذر (رضوان الله عنه)، قال: سمعت النبي ( الله عنه) وكمثل باب حطة في بني إسرائيل). الأمالي للشبخ وكمثل باب حطة في بني إسرائيل). الأمالي للشبخ الطوسي.

٣ـ حديث الأمان: وهو أيضا مروي في كتب الفريقين: عن علي بن أبي طالب (إلا) قال: قال رسول الله (إلا): (النجوم أمان لأهل السياء فإذا ذهبت النجوم ذهب أهل السياء، وأهل بيتي أمان لأهل الأرض فإذا ذهب أهل بيتي ذهب أهل الأرض). كال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق. وغيرها من الأحاديث التي نطق بها (الله والتي تبين بصورة واضحة على إمامة أهل البيت (الله واللكلام تتمة.

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد واله الطيبين الطاهرين.

#### مولد النبي إبراهيم الخليل (١١٤):

في الأول مَن شهر ذي الحجة ولد النبي إبراهيم الخليل على نبينا وآله وعليه أفضل الصلاة وأتم السلام.

وذكر الطبري أنه من الطوفان إلى مولد النبي إبراهيم خليل الرحمن (ﷺ) ١٠٧٩ سنة، ومن مولد النبي إبراهيم (ﷺ) إلى خروج موسى ببني إسرائيل (ﷺ) من مصر ٥٦٥ سنة.

#### 

في الرابع من ذي الحجة سنة (١٠هـ)، دخل النبي ( ١٩٠٠) وأصحابه إلى مكة لحجة الوداع. وكان رسول الله ( ١٩٠٠) خرج من المدينة في ٢٦ ذي القعدة، وفي عودته وقعت حادثة الغدير التي نصب فيها أمير المؤمنين علي بن أبي طالب خليفة للمسلمين بأمر من الله عز وجل. شهادة عبد الله المحض مع جمع من آل الحسن ( ١٤٠٠):

في العاشر من شهر ذي الحجة سنة (١٤٥ه)، استشهد عبد الله بن الحسن المثنى بن الحسن المجتبى بن علي بن أبي طالب (ﷺ) مع جمع من أخوته وأبناء عمومته في سجن المنصور الدوانيقي. وذلك بعد قمعه لثوري محمد وإبراهيم ابني عبد الله بن الحسن بن علي (ﷺ) وكثير من أهل بيته، وذلك في سنة (١٤٤هه)، الحسن بن علي (ﷺ) وكثير من أهل بيته، وذلك في سنة (١٤٤هه)، فحملوا من المدينة إلى الربذة من جادة العراق، وكان ممن حمل مع عبد الله بن الحسن، وبابراهيم بن الحسن بن الحسن، وأبر وبكر بن الحسن بن الحسن، وعلي الخير، وأخوه العباس، والحسن بن جعفر بن عمان بن الحسن بن الحسن، ومعهم محمد بن عبد الله بن عمرو بن عمان بن عفران وهو أخو عبد الله بن الحسن بن الحسن بن الحسن وعلمة ابنة الحسين بن على وجدتها فاطمة ابنة الحسين بن على وجدتها فاطمة بنت رسول الله (ﷺ).

فحبسوا في سرداب تحت الأرض لا يفرقون بين ضياء النهار وسوداء الليل حتى ماتوا، وذلك على شاطئ الفرات من قنطرة الكوفة، ومواضعهم بالكوفة تزار في هذا الوقت، وهو سنة (٣٣٢هـ)، وكان هدم عليهم الموضع.

وذكر أنهم لما حبسوا في هذا الموضع أشكل عليهم أوقات الصلاة، فجزأوا القرآن خمسة أجزاء، فكانوا يصلون الصلاة فراغ كل واحد فيهم من حزبه، وكان عدد من بقي منهم خمسة، فهات إسهاعيل بن الحسن فترك عندهم فجيف، فصعق داود بن الحسن فهات.

وأي برأس إبراهيم بن عبد الله، فوجه به المنصور مع الربيع إليهم، فوضع الرأس بين أيديم وعبد الله يصلي، فقاله له إدريس أخوه: فوضع الرأس بين أيديم وعبد الله يصلي، فقاله له إدريس أخوه: أسرع في صلاتك يا أبا محمد، فالتفت إليه وأخذ الرأس فوضعه في حجره، وقال له: أهلاً وسهلاً يا أبا القاسم، والله لقد كنت من الذين قال الله (عز وجل) فيهم: (الله ين يُوفُونَ بِعَهْدِ الله وَلا يَنقُضُونَ المُيشَاقَ \* وَالله الله وَعَل مَا أَمَر الله يُبِه أَنْ يُوصَل ...)، تم التفت إلى الربيع فقال: قل لصاحبك: قد مضى من بؤسنا أيام ومن نعيمك أيام، والملتقى القيامة.

قال الربيع: فَا رأيت المنصور أشد انكساراً منه في الوقت الذي المغته الرسالة.



## دىي الحجة

موت أبي موسى الأشعرى:

في شهر ذي الحجة سنة (٤٤هـ) (وقيل: سنة ٤٢هـأو ٥٥هـ) مات عبد الله بن قيس المشهور ب(أبي موسى الأشعرى) وهو ابن ٢٣سنة.

قال أبن عبد البر: هو عبد الله بن قيس-، ولاه عمر البصرة لما عزل المغيرة عنها، فلم يزل عليها إلى صدر من خلافة عثمان، فعزله عثمان عنها، فنزل أبو موسى الكوفة وسكنها، فلما كره أهل الكوفة سعيد بن العاص ودفعوه عنها ولو أبا موسى، وكتبوا إلى عثمان يسألونه أن يوليه، فأقره على الكوفة، فلم قتل عثمان عزله على (الله)، بعدما كتب إليه أمير المؤمنين ( على المؤمنين ( على البصرة كتاباً يأمره أن يستنفر الناس في الكوفة إلى الجهاد معه.. فأبي أبو موسى ذلك وكسر الكتاب ومحاه.. فبعث إليه الحسن ( الله على الله الله على أمير المؤمنين إلى عبد الله بن قيس، أما بعد: يا بن الحّائك، والله إني كنت لأرى بعـدك مـن هـذا الأمـر الذي لم يجعلك الله له أه الأولا جعل لك فيه نصيباً، وقيد بعثت ليك الحسين وعياراً وقيسياً، فأخل لهم المصر وأهله، واعتـزل عملنـا مذمومـاً مدحوراً، فـإنَّ فعلتُ وإلاَّ أمرتهم أن ينابذوك على سواء، إن الله لا يحب الخائنين، فإن أظهر واعليك قطعوك إربا إرباً.

وكان أبو موسى أحد الحكمين في دومة الجندل هو وعمرو بن العاص، فخدعه عمرو بعد أن اتفقاعلى أن يخلع كل منها صاحبه، فخلع هو أمير المؤمنين ( و أثبت عمرو معاوية، بعدها هرب إلى مكة ومات بها. وفاة زرارة بن أعين ( رضوان الله عليه ):

في ذي الحجة سنة (١٤٨هـ)، وبعد شهرين من شهادة الإمام الصادق ( الله عن المعدد مرضه . وقيل: إن وفاته سنة (١٥٠هـ).

قال النجاشي: شيخ أصحابنا في زمانه ومتقدمهم، وكان قارئاً فقيها، متكلماً، شاعراً، أديباً.

وعده الشيخ في رجاله تارة في أصحاب الإمام الباقر (ﷺ)، وأخرى في أصحاب الإمام الصادق (ﷺ)، وثالثة في أصحاب الإمام الكاظم (ﷺ)

وعن ابن أبي عمير قال: قلت لجميل بن دراج: ما أحسن محضرك وأزين مجلسك؟

فقال: أي والله ما كنا حول زرارة إلا بمنزلة الصبيان في الكتاب حول المعلم.

وهناك مناسبات كثيرة ومهمة قد تم ذكرها في السنتين السابقتين لشهر ذي الحجة فمن أراد الاطلاع فاليراجع. وأحضر المنصور محمد بن إبراهيم بن الحسن، وكان أحسن الناس صورة، فقال له: أنت الديباج الأصفر لأقتلنك قتلة لم أقتلها أحداً، ثم أمر به، فبنيت عليه اسطوانة وهو حي، فهات فيها.

ولادة الإمام على الهادي (ﷺ):

في الخامس عشر من ذي الحجة سنة (٢١٢هـ) (على المشهور) ولد الإمام علي بن محمد النقي الهادي ( إلى الصريا) من المدينة.

أمه: أمَّ ولد يقال لها: سمانة المغربية.

وألقابه: النجيب، المرتضى، الهادي، النقي، العالم، الفقيه، الأمين، المؤتمن، الطيب، العسكري... ويقال له أبو الحسن الثالث.

تصدق أمير المؤمنين ( على الخاتم:

وفي الرابع والعشرين من شهر ذي الحجة، تصدق أمير المؤمنين ( على المخاتمة وهو راكع، فنزلت ولايته في القرآن.

وقد اجتمعت الأمة على أن هذه الآية: (إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ)، نزلت في الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ)، نزلت في أمير المؤمنين ( إلى الما تصدق بخاتمه وهو راكع، ولا خلاف بين المفسرين في ذلك، ففي روايات

مختلفة الألفاظ، متفقة المعاني:

أُولٌ صلاة جمعة لأمير المؤمنين ( إلى بعد بيعة الناس له:

في الخامس والعشرين من ذي الحجة سنة (٣٥هـ)، وبعد أن بويع أمير المؤمنين (إلا) بعد مقتل عثمان، كانت أول خطبة خطبها (إلا) حين استخلف. قال أمير المؤمنين ﷺ:(عليكم بلزوم اليقين والتقوى فإنهما يبلغانكم جنة المأوى).



(..أَلاَ وَإِنَّ لِكُلِّ مَأْمُوم إِمَاماً يَقْتَدِي بِهِ، وَيَسْتَضِيءُ بِنُورِ عِلْمِهِ أَلاَ وَإِنَّ إِمَامَكُمْ قَدِ اكْتَفَى مِنْ دُنْيَاهُ بِطِمْرَيْهِ، وَمِنْ طُعْمِهِ بِقُرْصَيْهِ..)

اسمه وكنيته ونسبه: أبو عبد الله، عثمان بن حُنيف بن واهب الأنصاري.

ولادته: لم تُحدّد لنا المصادر تاريخ ولادته ومكانها، إلّا أنّه من أعلام القرن الأوّل الهجري.

صحبته: كان(رض) من أصحاب النبي ( الله على الله عل

جوانب من حياته:

\* اشترك مع النبي ( ﷺ )في معركة أحد وما بعدها من المعارك.

\* كان من السابقين الأوّلين الذين رجعوا إلى الإمام علي ( الله الله على الله

\* عيّنه الإمام علي ( على البصرة.

\* اشترك مع الإمام على ( الله على حرب الجمل.

\* كان من شرطة الخميس، ومن أمرائهم في الكوفة.

موقف من خلاف أبي بكر: أنكر (رض) على أبي بكر جلوسه على عرش الخلاف ، وتقدّمه على الإمام علي (ﷺ) بقوله: سمعنا رسول الله (ﷺ) يقول: (أهل بيتي نجوم الأرض فلا تتقدّموهم، وقدّموهم فهم الولاة من بعدي، فقام إليه رجل فقال: يا رسول الله، وأيّ أهل بيتك؟ فقال: على والطاهرون من ولده. وقد بيّن (ﷺ) فلا تكن يا أبا بكر أوّل كافر به، ولا تخونوا الله والرسول وتخونوا أماناتكم وأنتم تعلمون). الاحتجاج للطبرسي: ج١٠٥٠٠٠.

الكتاب الذي أرسله الإمام على (هِ ) لابن حنيف:

وكان في وقتها عثمان بن حنيف عامله على البصرة وقد بلغه أنه دعي إلى وليمة قوم من أهلها، فمضى إليها وفيه يقول الإمام (هِ):

(أَمَّا بَغُدُ، يَابُن حُنَيْف فَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ رَجُلاً مِنْ فِتْيَة أَهْلِ الْبَصْرَةِ دَعَاكَ إِلى مَأْدُبَة فَأَسْرَعْت إِلَيْهَا تُسْتَطَابُ لَكَ الألوانُ، وَتُنْقُلُ إِلَيْكَ الْجُفَانُ وَمَا طَنَنْتُ أَنَّكَ ثَجِيبُ إِلى طَعَامٍ قَوْم، عَائِلُهُم مُ جَفُوْ، وَغَنَيُّهُمْ مَدْعُوٌ. فَانْظُرْ إِلَى مَا تَقْضِمُهُ مِنْ هَذَا الْقُضَم، فَهَا الشّبَهَ عَلَيْكَ عِلْمُهُ فَلِ عِلْمُهُ وَمَا أَيْقَنَت بِطِيب وَجِهِهِ فَنَلْ مِنْهُ. أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ مَأْمُوم إِمَاماً يَقْتَدِي بِهِ، وَيَسْتَضِيءُ بِنُورِ عِلْمِهِ أَلا وَإِنَّ إِمَامَكُمْ قَدِ اللهُ عَلْمُهُ فَالْفِظهُ، وَمَا أَيْقَنَت بِطِيب وَجِهِهِ فَنَلْ مِنْهُ. أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ مَأْمُوم إِمَاماً يَقْتَدِي بِهِ، وَيَسْتَضِيءُ بِنُورِ عِلْمِهِ أَلا وَإِنَّ إِمَامَكُمْ قَدِ اللهُ الْعَنْونِي بِورَع وَاجْتِهَاد، وَعِفَّة وَسَدَاد. فَوَاللهُ الْاَتَفُى مِنْ دُنْيَاكُم بِطِمْرَيْهِ، وَمِنْ ظُعْمِهِ بِقُرْصَيْهِ. أَلا وَإِنَّكُمْ لاَ تَقْدِرُونَ عَلَى ذلِك، وَلكِنْ أَعِينُونِي بِورَع وَاجْتِهَاد، وَعِفَّة وَسَدَاد. فَوَاللهُ مَا كَنْ وَمِنْ دُنْيَاكُم بِرَا وَلاَ أَوْلا أَوْلَا مُؤْلِ اللهُ عَلْمُ وَمَا أَلْوَلَ عَلْمَ اللهُ عَلْمُ وَلَا أَعْدَلا اللهَ عَلْكَ وَاللهُ عَنْ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَي عَلَى اللهُ السَّمَاءُ وَلَا أَعْدُونَ عَلَى اللهُ السَّمَاءُ وَعَى وَأَهُ وَلُ عَنْ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللَّفُوسُ قَوْم، وَسَخَتْ عَنْهَا نُفُوسُ قُوم آخَرِينَ، وَنِعْمَ الحُكَمُ اللهُ. وَمَا أَصْنَعُ بِفَدَك وَغَيْرٍ فَدَك، وَالنَّفُسُ مَظَانُهُ اللسَّعَ عَلَا عَلَى اللهُ السَّامُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللَّهُ الللهُ اللهُ الْعُلْمُ اللهُ الْعَلَى الْلهُ الللهُ الْعُلْمُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ ا

موقفه من الناكثين: لمّا وصل الناكثون إلى ضواحي البصرة عسكروا، وكتبوا إلى عثمان بن حُنيف أن أخل لنا دار الامارة، لكنّه لم يجبهم على كتابهم منتظراً كتاب الإمام على (عليه) ورأيه في ذلك.

تم إنّ الإمام على (إلى بعث كتاباً إلى عثمان جاء فيه: أمّا بعد، فإنّ البغاة عاهدوا الله ثمّ نكثوا، وتوجّه وا إلى مصرك، وساقهم الشيطان لطلب ما لا يرضى الله به، والله أشدّ بأساً، وأشدّ تنكيلاً، فإذا قدموا عليك فادعهم إلى الطاعة والرجوع إلى الوفاء بالعهد والميثاق الذي فارقونا عليه، فإن أجابوا فأحسن جوارهم ما داموا عندك، وإن أبوا إلّا

#### قال أمير المؤمنين ﷺ:(عليكم في قضاء حوائجكم بشراف النفوس ذوي الأصول الطيبة فإنها عندهم أقضى وهي لديهم أزكى).

التمسُّك بحبل النكث والخلاف، فناجزهم القتال حتَّى

يحكم الله بينك وبينهم، وهو خير الحاكمين، وكتبت كتابي هذا إليك من الربذة، وأنا معجل المسير إليك إن شاء الله. ثمّ إنّ عثمان أمر أبا الأسود الدؤلي وعمران بن الحصين الخزاعي أن يسيرا الى القوم ويكلّموهم، فانطلقا حتّى وصلا إلى معسكر القوم، وكلّما عائشة وطلحة والزبر، ثمّ رجعا إلى عثمان فاخراه برأيهم، وأنّهم يريدون قتاله أمر عثمان مناديه فنادى في الناس: السلاح، السلاح، فأجتمعوا إليه وأخبرهم بما في نية القوم، وأمرهم بالوقوف على أبواب المدينة لمنعهم من الدخول إليها. أقبل طلحة والزبير من المعسكر يريدان عثمان وجداه وأصحابه قد أخذوا بأفواه السكك فمضيا بمن معهم حتى انتهوا إلى موضع الدبّاغين فاستقبلهم أصحاب ابن خُنيف وتقاتلا. وفي الصباح من غد صفًا للحرب، وخرج عثمان بن خُنيف إليهما في أصحابه فناشدهما الله والإسلام، وأذكرهما بيعتهما علياً (على)، فقالا: نطلب بدم عثمان، فقال لهما: وما أنتما وذاك أين بنوه؟ أين بنو عمّه الذين هم أحقّ به منكم! كلاّ والله ولكنّكما حسدتماه، حيث اجتمع النياس عليه، وكنتها ترجوان هذا الأمر، وتعملان له! وهل كان أحد أشدّ على عثمان قو لا منكما، فشتماه شتماً قبيحاً. ثمّ إنّ عثمان حمل عليهم، واقتتل الناس قتالاً شديداً، ثمّ تحاجزوا واصطلحوا على أن يكتب بينهم كتاب صلح فكتب: هذا ما اصطلح عليه عثمان بن حُنيف الأنصاري ومَن معه من المؤمنين من شيعة أمير المؤمنين على بن أبي طالب، وطلحة والزبير ومَن معها من المؤمنين والمسلمين من شيعتها، أنَّ لعثمان بن حُنيف دار الامارة والرحبة والمسجد وبيت المال والمنبر، وأنَّ لطلحة والزبير ومَن معها أن ينزلوا حيث شاءوا من البصرة، ولا يضار بعضهم بعضاً في طريـ قي ولا فرضة ولا سو ق ولا شرعة ولا مرفق، حتّى يقدم أمير المؤمنين على بن أبي طالب، فإن أحبّوا دخلوا فيها دخلت فيه الأُمّة، وإن أحبّوا لحـق كلّ قـوم بهواهـم، ومـا أحبّوا مـن قتال أو سـّلم أو خروج أو إقامـة، وعلى الفريقين بـما كتبوا عهد الله وميثاقه، وأشـــــّ ما أخذه على نبيّ من أنبيائه، من عهد وذمة. وختم الكتآب، ورجع عثمان بن حُنيف حتّى دخل دار الامارة وقال لأصحابه:الحقـوا رحمكـم الله بأهلكـم، وضعـوا سـلاحكم، وداووا جرحاكم، فمكثوا كذلـك أيّاماً. ثـمّ إنّ طلحة والزبير قالا: إن قدم على ونحن على هذه الحال من القلَّة والضعف ليأخذن بأعناقنا، فأجمعا على مراسلة القبائل واستمالة العرب، فأرسلا إلى وجوه الناس وأهل الرياسة والشرف، يدعوانهم إلى الطلب بدم عثمان، وخلع على، وإخراج ابن حُنيف من البصرة. فبايعهم على ذلك الأزد وضبة وقيس بن عيلان كلّها إلّا الرجل والرجلين من القبيلة، كرهوا أمرهم فتواروا عنهم. فلمّا استوثق لطلحة والزبير أمرهما، خرجا في ليلة مظلمة ذات ريح ومطر، ومعهما أصحابها، قـد ألبسـوهم الـدروع، وظاهـروا فوقها بالثيـاب، فانتهوا إلى المسـجد وقت صـلاة الفجر، وقد سبقهم عثـمان بن حُنيف إليه، وأقيمت الصلاة، فتقدّم عثمان ليصلّي بهم فأخّره أصحاب طلحة والزبير، وقدّموا الزبير، فجاءت السبابجة، وهم الشرط حرس بيت المال، فأخرجوا الزبير، وقدّموا عثمان، فغلبهم أصحاب الزبير، فقدّموا الزبير وأخّروا عثمان. فلّم انصرف الزبير من صلاته، صِاح بأصحابه المسلّحين: أن خذوا عثمان بن حُنيف، فأخذوه بعد أن تضارب هـ و ومـروان بـن الحكـم بسيفيهما، فلـمّا أسر ضّر ب ضرب الموت، ونتف حاجباه وأشـفار عينيه، وكلُّ شـعرة في رأسـه ووجهه، وأخذوا السبابجة وهم سبعون رجلاً، فانطلقه الهم وبعثمان بن حُنيف إلى عائشة، فقالت لأبان بن عثمان بن عفّان: أخرج إليه فاضرب عنقه، فإنّ الأنصار قتلت أباك وأعانت على قتله. فنادى عثران: يا عائشة، ويا طلحة ويا زبير، إنَّ أخيى سهل بن حُنيف خليفة على بن أبي طالب على المدينة، وأقسم بالله إن قتلتموني ليضعن السيف في بني أبيكم وأهليكم ورهطكم، فـلا يبقى أحـدًا منكم. فكفُّـوا عنه، وخافوا أن يقع سـهل بـن حُنيفُ بعيالاتهم وأهلهم بالمدّينة، فتركوه. وأرسلت عائشة إلى الزبير أن أقتل السبابجة، فذبحهم الزبيركما يذبح الغنم، وولى ذلك منهم عبد الله ابنه، وهم سبعون رجلاً، وبقيت منهم طائفة مستمسكين ببيت المال، قالوا: لا ندفعه إليكم حتّى يقدم أمير المؤمنين، فسأر إليهم الزبير في جيش ليلاً، فأوقع بهم، وأخذ منهم خمسين أسيراً فقتلهم صبراً. ثمّ أنَّهم خيروا عثمان بين أن يقيم أو يلحق بعلى، فاختار الرحيل، فخلوا سبيله، فلحق بعلى (إلله)، فلمّا رآه بكي، وقال له: فارقتك شيخاً، وجئتك أمرد. فقال الإمام على ( الله وإنّا إليه راجعون قالها ثلاثاً). شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد:ج٩،ص٣١١. وفاته: تُو فّي رضو ان الله عليه في زمن معاوية بمدينة الكو فة.أعيان الشيعة السيد محسن الأمين:ج٨،ص١٤٢.

### التكافل الاجتماعي في مدرسة أهل البيت ( ﷺ): الحلقة الرابعة

هذه القيم تسهم إسهاماً كبيراً في دفع الناس نحو التكافل بعيداً عن حسابات الربح والخسارة، وهي قيم تسير في خط متواز مع مبدأ الإخوة وباقي المبادئ والقيم الأخرى التي توقظ في نفوس الناس العاطفة نحو بعضهم البعض، وتحقيق أعلى درجة من المشاركة والتعاون فيها بينهم، وفي هذا السياق يقول الإمام أمير المؤمنين الله (من لم يرحم الناس منعه الله رحمته). عيون الحكم والمواعظ، الله الواسطي: ٢٥٨٥.

وعنه ( الله الله عنه الضعفاء تستنزل الرَّحمة ). عيون الحكم والمواعظ: ص٢٧٠. و في قول ثالث: (عجبت لمن يرجو فضل من فوقه، كيف لا يرحم من دونه). عيون الحكم والمواعظ: ص٣٣١.

وغني عن البيان أن الرَّحمة هنا عامة، ومن أجلى مصاديقها مدّيد العون للضعفاء وغير القادرين مادياً كالمساكين، وبذلك تكون الدعوة إلى التراحم تصب في مجرى التكافل بطبيعة الحال، ومن مصاديق ذلك قول الإمام الصادق ( إلى الرّحم ثلاثة، وحقّ لهم أن يُرحموا: عزيزٌ أصابته مذلّة بعد العز، وغنيّ أصابته حاجة بعد الغنى، وعالم يستخفّ به أهله والجهلة). من لا يحضره الفقيه للصدوق: ج ٤،٥٥٤ ٣٩٤.

فالإمام (إلى) هنا يذهب إلى أبعد من التكافل المادي، كما في حالة الغني الذي أصابته الفاقة، فيرى ضرورة التكافل المعنوي مع العزيز الذي ألمت به الذلّة، والعالم الذي يستخف به قرابته أو الجهلة المحيطون به. فهذا الحديث يفتح لنا أفقاً واسعاً حتى لا تضيق عدسة الرؤية لدينا فننظر فقط إلى التكافل في شكله المادي البحت، بل علينا أن نولي عناية بالجانب المعنوي من التكافل، ويطلق عليه بعض الباحثين تسمية «التكافل الأدبي»، فهؤلاء يرون أن مفهوم التكافل الاجتماعي في الإسلام واسع، لا يقتصر على الجانب المادي، بل يشمل التكافل الأدبي: وهو أن يشعر الإنسان باحترام الأخرين وحبهم له. من صور التكافل الإجتماعي التعاون والإحسان:

في الإسلام رصيد معرفي ضخم يدعو إلى قيم التعاون والإحسان في أكثر من اتجاه وعلى أكثر من صعيد، الأمر المندي يرسي أساس التكافل ويعمّق من مساره، فالقرآن وهو المصدر المعرفي الأساسي يحثّ في آيات عديدة على النعاون، يقول في هذا الصدد: (وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوكُ). سورة المائدة: آية ٢. وقال الرسول الأكرم (عيد): (من مشى في عون أخيه ومنفعته، فله ثواب المجاهدين في سبيل الله). ثواب الأعمال للشيخ الصدوق: ٢٨٨٠.

تجدر الإشارة إلى أن الإنسان خلق وحده ضعيفاً لا يقدر على شيء إلا إذا توفرت له ظروف التعاون مع غيره، يروي إسحاق بن عيّار أنّه سمع الإمام الصادق ( إلى القيال الناس زمان من سأل الناس عاش، ومن سكت مات، قلت: في أصنع إنّ أدركت ذلك الزمان ؟ قال: تعينهم بها عندك، فإن لم تجد فبجاهك). الكافي للشيخ الكليني: ج٤، ص٤٤.

فالدعوة إلى التعاون إذن لازمة مها تغير الزمان، وتعاقبت الأجيال، وتغيرت العادات والتقاليد واختلفت الظروف.

أما الإحسان فهو قيمة عليا تؤدي إلى تنمية روح التكافل، وتطلق الفرد من عقال الأنا أو (النات) إلى مدارات إجتماعية رحبة، وتجعله متضامناً مع إخوته وأبناء جنسه، وحقيقة الإحسان: هي التطوع بأعمال الخير التي لم يلزم بها الشارع المقدس.

إِن الإنسان المحسن هو الذي يهارس العطاء المالي، أو يبذل جهوداً إضافية في خدمة الناس، والقرآن يحتٌ على ذلك بقوله: (إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ).سورة النحل:آية ٩٠.

فنجد العطاء هناً مقروناً بالإحسان، ونجد دائرة القرابة هي الأقرب من حيث الاستحقاق. يقول الإمام على (الله الإحسان الإحسان إلى الناس). عيون الحكم والمواعظ: ٢٦٤.

### تربيــة الطفــل ديــنيــاً وأخــلاقيــاً



لقد أثبتت التجارب التربوية أن خير الوسائل لاستقامة السلوك والأخلاق هي: التربية القائمة على عقيدة دينية.

ولقد ركز أهل البيت (هي) على التربية الإسلامية الحقة للأطفال منذ نعومة إظفارهم وأوصوا بذلك المربين والآباء؛ لأنها هي التي تُقوم الإحداث وتعودهم الأفعال الحميدة، والسعى لطلب الفضائل.

ومن هذا المنطلق نسعًى جميعا لنُعلم أطفالنا دين الله تعالى غضا كها آنزله تعالى بعيداً عن الغلو، مستفيدين بقدر الإمكان من معطيات الحضارة التي لا تتعارض مع ديننا الحنيف.

وحيث إن التوجيه السليم يساعد الطفل على تكوين مفاهيمه تكويناً واضحاً منتظهاً، لذا فالواجب إتباع أفضل السبل وانجح للوصول للغاية المنشودة، وهذه بعض الإرشادات التي من شأنها أن تساعد الأبوين والمربين على تنشئة الأطفال على الدين وحب الخبر:

الحب والرجاء أن يذكر اسم الله تعالى للطفل من خلال مواقف محببة وسارة، وكما ينبغي التركيز على معاني الحب والرجاء (إن الله سيحبه من أجل عمله ويدخله الجنة)، ولا يحسن إن يقرن ذكره تعالى بالقسوة والتعذيب في سن الطفولة، فلا يكثر من الحديث عن غضب الله وعذابه وناره، وإن ذكر فهو للكافرين الذين يعصون الله.

٧- توجيه الأطفال إلى الجهال في الخلق، فيشعرون بمدى عظمة الخالق وقدرته.

٣ - جعل الطفل يشعر بالحب (محبة من حوله له) فيحب الآخرين، ويحب الله تعالى؛ لأنه يحبه وسخر له الكائنات.

٤\_ إتاحة الفرصة للنمو الطبيعي بعيداً عن القيود والكوابح التي لا فائدة فيها..

٥ أخذ الطفّل بآداب السلوك، وتعويده الرّحة والتعاون وآداب الحديث، وغرس المثل الإسلامية عن طريق القدوة الحسنة، الأمر الذي يجعله يعيش في جو تسوده الفضيلة، فيقتبس من المربين كل خير.

- الاستفادة من القرص السانحة لتوجيه الطفل من خلال الأحداث الجارية بطّريقة حكيمة تحبب للخير وتنفر من الشر.

وكذا عدم الاستهانة بخواطر الأطفال وتساؤلاتهم مها كانت، والإجابة الصحيحة الواعية عن استفساراتهم بصدر رحب، وبها يتناسب مع سنهم ومستوى إدراكهم، ولهذا أثر كبير في إكساب الطفل القيم والأخلاق الحميدة وتغيير سلوكه نحو الأفضل.

٧- لابد من المارسة العملية لتعويد الأطفال العادات الإسلامية التي نسعى إليها، لذا يجدر بالمربين الالتزام بها (كآداب الطعام والشراب وركوب السيارة).

^\_ يستفيد المربيون من القصص الهادف سواء كانت دينية، واقعية، أو خيالية لتزويد الأطفال بها هو مرغوب فيه من السلوك، وتحفزهم على الالتزام به والبعد عما سواه.

وتعرض القصلة بطريقة تمثيليلة مؤثرة، مع أبراز الاتجاهات والقيم التي تتضمنها القصة، إذ إن الغاية منها الفائدة لا التسلية فحسب.

وعن طريق القصة والأنشودة أيضا تغرس حب المثل العليا، والأخلاق الكريمة، التي يدعو لها الإسلام.

٩ ـ يحبُ أن تكون توجيها تنا لأطفالنا مستمدة من كتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى ألله عليه وآله وسلم، ونشعر الطفل بذلك، فيعتاد طاعة الله تعالى والاقتداء برسوله صلى الله عليه واله وسلم وينشأ على ذلك.

1- غرس احترام القرآن الكريم وتوقيره في قلوب الأطفال، فيشعرون بقدسيته والالتزام بأوامره، بأسلوب سهل جذاب، فيعرف الطفل أنه إذا أتقن التلاوة نال درجة الملائكة الأبرار.. وتعويده الحرص على الإلتزام بأدب التلاوة من الاستعادة والبسملة واحترام المصحف مع حسن الاستهاع، وذلك بالعيش في جو الإسلام ومفاهيمه ومبادئه، عنه ( عليه الأبروا أولاد كم على ثلاث خصال: حب نبيكم، وحب أهل بيته، وقراءة القرآن ). ميزان الحكمة:ج٤،ص٣٦٨٠.

وأخيرا فالمربي يسير بهمة ووعي، بخطى ثابتة لإعداد المسلم الواعي. ما اكلام تستان ثام الله تما ا

وللكلام تتمة إن شاء الله تعالى.

أكرم الله تعالى عباده المؤمنين فحباهم من الطافه وأكرمهم بعطاياه، وخير ما أعطاه الله في م هو العلم والحكمة، فكل خير سوى ذلك إلى زوال وهذا ما يشير إليه في قوله تعالى في كتابه العزيز: (يُوُّتِي الحُكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُوْتَ الحُكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَكَّرُ لِاللهِ فَا العزيز: (يُوُّتِي الحُكْمَةُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُوْتَ الحُكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَكَّرُ إِلا العَلْمَ اللهِ تعالى بالحكمة هو لقان الله أُولُوا الأَلْبَابِ). سورة البقرة: آية ٢٦٩. ومن هؤلاء الذين حباهم الله تعالى بالحكمة هو لقان الحكيم وقد حباه الله تعالى بتخليد اسمه في سورة مستقلة من القرآن الكريم، فها أحرانا أن نقتبس من أنوار حكمه ووصاياه ( الله ).

وقد ورد اسم «لقيان» في آيتين من القرآن في سورة لقيان. قال تعالى: (وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْمُ عَنِيُ مَعِيدٌ \*\* وَإِذْ قَالَ الْحُمْمَةَ أَنْ الشَّعُرْ لله وَمَنْ يَشْكُرُ فَإِنَّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّا الله عَنِيُ مَعِيدٌ \*\* وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لا بْنِهِ وَهُ وَيَعِظُهُ يَا بُنَيَ لا تُشْرِكْ بِالله إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ). (سورة لقان: آية ١٢-١٣). ولا يوجد في القرآن دليل صريح على أنَّه كان نبيًّا أم لا، كيا أنَّ أسلوب القرآن في شأن لقيان يُوحي بأنَّه لم يكن نبيًّا، لأنه يُلاحظ في القرآن أنَّ الكلام في شأن الأنبياء عادة يدور حول الرِّسالة والدَّعوة إلى التَّوحيد ومحاربة الشرك وانحرافات البيئة، وعدم المطالبة بالأجر والمكافئة، وكذلك بشارة الأمم وإنذارها في حين أنَّ أيًّا من هذه الأمور لم يذكر في شأن لقيان، والَّذي ورد هو مجموعة مواعظ خاصَّة مع ولده –رخم شموليَّتها وعموميَّتها وهذا دليل على أنَّه كان رجلاً حكيًا وحسب.

وفي حديث عن الرَّسول الأكرم ( الله القول: لم يكن لقهان نبيًّا، ولكن كان عبدًا كثير التَّفكُّر، حسن اليقين، أحبَّ الله فأحبَّه ومنَّ عليه بالحكمة). (ميزان الحكمة عمد الريشهري: ج٤، ص٢٦٢٩). وجاء في بعض التَّواريخ: أنَّ لقهان كان عبدًا أسود من سودان مصر، ولكنَّه إلى جانب وجهه الأسود كان له قلبٌ مضيء وروحٌ صافية، وكان يصدق في القول من البداية، ولا يمزج الأمانة بالخيانة، ولم يكن يتدخَّل في ما لا يعنيه. (الأمثل مكارم الشيرازي: ج٣٠، ص٠٤). من أين كُلُّ هذه الحكمة ؟

جاء في بعض الرِّوايات: أنَّ شخصًا سأل لقهان: ألم تكن ترعى معنا؟ قال: نعم. قال الرَّجل: فمن أين أتاك كُلِّ هذا العلم والحكمة؟

قال: قدر الله، وأداء الأمانة، وصدق الحديث والصَّمت عمَّا لا يعنيني. (مجمع البيان للطبرسي: ج٨، ص٨٠). وورد عن الرسول الأكرم (ﷺ): (كان لقهان نائمًا نصف النَّهار، إذ جاءه نداء: يا لقمان، هل لك أن يجعلك الله خليفة تحكم بين النَّاس بالحقّ؛ فأجاب الصَّوت: إنْ خيَّرني ربِّي قبلت العافية، ولم أقبل البلاء، وإن عزم عليَّ فسمعًا وطاعةً، فإنِّي أعلم أنَّه إن فعل بي ذلك أعانني وعصمنى).

فقالت الملائكة -دون أن يراهم: لم يا لقان؟

قال: لأنَّ الحكم أشدّ المنازل و أكدها، يغشاه الظلم من كلّ مكان، إن وقي فبالحريّ أن ينجو، وإن أخطأ أخطأ طريق الجنَّة، ومن يكن في الدُّنيا ذليلاً وفي الآخرة شريفًا خيرٌ من أن يكون في الدُّنيا شريفًا وفي الآخرة ذليلا، ومن يخيِّر الدنيا على الآخرة تفته الدُّنيا ولا يصيب الآخرة.

فتعجَّبت الملائكة من حسن منطقه فنام نومةً فأُعطي الحكمة، فانتبه يتكلَّم بها). مجمع البيان للطبرسي: ج٨، ص٨٠.



### نصيحة للخطباء وللطلبة

كان السيد أحمد القمّي الروسواني عاليًا مجتهداً وواعظاً مؤثراً، لأنّه كان متّعظاً كان مجلسه ليلة النصف من شعبان حيث كان يصادف زيارة الإمام الحسين سلام الله عليه وحضور الزوّار من كلّ المحافظات وعلى اختلاف الأطياف إلى كربلاء المقدّسة وكان يرتقي المنبر في المدرسة الهندية وهي مدرسة علمية دينية فتمتلئ المدرسة بالعلاء والمدرّسين والخطباء والطلبة، وكان الحاضرون كلهم آذاناً صاغية له، وكأنّ على رؤوسهم الطير، لصدق كلامه، وبلاغة بيانه -.

حكي أنّ هذا العالم الواعظ كان قد حضر مجلساً خاصّاً عُقد في طهران قد حضره جمهرة من الخطباء المشهورين في إيران به مذاك.

فقال الخطيب الذي دُعي ليصعد المنبر في ذلك المجلس لزملائه الخطباء: إنّي مدعق لارتقاء المنبر في مجلس يحضره أناس من مختلف الطبقات، وربها يحضره أشخاص لم يحضروا مجلساً طيلة عمرهم أو لم يحضروا إلاّ مجلساً واحداً في السنة كيوم عاشوراء مثلاً. لذا أطلب منكم أن تشيروا على في الموضوع الذي يتناسب طرحه في مجلس كهذا؟.

فاقترح بعضهم: أن يتناول أصول الدين، واقترح آخرون: أن يتحدّث عن الأخلاق، واقترح غيرهم: أن يعلّمهم أحكام الصلاة ويرشدهم لوجوبها ومدى أهميّتها فمن المفترض أن يوجد في مجلس عام كهذا أناس لا يصلّون فعسى أن يهديهم الله ليصبحوا من المصلّين.

تكلّم الجميع وكلَّ أدلى بدلوه إلاّ السيد أحمد القمّي فقد بقي ساكتاً. وعندما انتهوا أجمعهم، التفت الخطيب إلى السيد أحمد القمّي وقال له: السادة أعاظم أهل الفنّ والحضور موجودون وقد أشاروا عليك. قال الخطيب: ولكنّي أريد أن أعرف رأيك. قال السيد القمّي: كلّ الذي قالوه جيّد، ثم إنّك لا تريد أن ترتقي أكثر من منبر، ففيها اقترحوه الكفاية إذا، في الداعي للإضافة؟ ولكنّ الخطيب أصرّ على السيد طالباً رأيه ولم يشتهر السيد يومذاك بكونه خطيباً من الدرجة الأولى، لكنّ إجابته كانت تكشف عن كونه كذلك فقد قال له: في الواقع، ليس لديّ موضوع خاص أقترحه عليك أكثر مما اقترحه عليك المؤلمة أولا ثم أعلى المؤلمة ولكن أسألك أسئلة أوّلا ثم أتقدم إليك باقتراحي وكان بإمكانه أن يطرح اقتراحه دون الحاجة إلى هذه الأسئلة ولكن أراد أن يهيّئه للموضوع ويجعل إجاباته من باب المقدّمات والإعداد النفسي ..

فسأله من باب سؤال العارف عن المكان الذي يقام فيه المجلس ثم عن مساحة الأرض التي يقوم عليها، وكميّة الحضور مثلاً، ثم طلب منه أن يصف له موقع المنبر والزاوية التي يوضع فيها – وكان يريد بذلك أن ترتسم صورة المحلس في ذهنه.

وهنا قال له: عندما تصعد المنبر وتبدأ بقراءة المقدمة وتفكّر في ترتيب الموضوع الذي وقع عليه اختيارك، تصوّر وأنت في تلك الحالة أنّ رسول الله على جالس هناك أمامك آخذاً لحيته بيده ويشكو لله غربة دينه. جسّد هذه الصورة في ذهنك شم انظر وأنت في تلك الحالة ماذا ستقول وكيف ستتكلم؟

نُقلُ عن ذلك الخطيب أنّه قال: عندما صعدت المنبر تراءى لي ذلك المنظر حقّاً، فقد امتلكني وهيمن عليَّ شعور بحضور الرسول على والله والله وكان بحضور الرسول على والله والله وكان المناوية والإحساس بعضور الرسول على عظيم في الناس، وأنا أجزم أنّه لم يكن ليحصل لولا تأثير تلك الالتفاتة المعنوية والإحساس

بمراقبة النبي ﷺ.

### انثر الحب

يحكى عن رجل كان يسكن مدينة كبيرة كان كل يوم يركب القطار ليتوجه إلى عمله في أحد المصانع الكبيرة وكانت رحلة الطريق تستغرق خمسين دقيقة.

وفي إحدى المحطات التي يقف فيها القطار صعدت سيدة كانت دائها تحاول الجلوس بجانب النافذة وكانت تلك السيدة أثناء الطريق تفتح حقيبتها وتخرج منها كيساً ثم تمضي الوقت وهي تقذف شيئاً من نافذة القطار وكان هذا المشهد يتكرر مع السيدة كل يوم.

أحد المتطفلين سأل السيدة: ماذا تقذفين من النافذة؟!

فأجابته السيدة: أقذف البذور!

قال الرجل: بذور!! بذور ماذا؟!!

قالت السيدة: بذور ورود، لأنى أنظر من النافذة وأرى الطريق هنا فارغة

ورغبتي أن أسافر وأرى الورود ذات الألوان الجميلة طيلة الطريق، تخيل كم هو جميل ذلك المنظر؟!!

قال الرجل: لا أظن أن هذه الورود يمكنها أن تنمو على حافة الطريق؟!!

قالت السيدة: أظن أن الكثير منها سوف يضيع هدراً ولكن بعضها سيقع

على التراب وسيأتي الوقت الذي فيه ستزهر وهكذا يمكنها أن تنمو.

قال الرجل: ولكن هذه البذور تحتاج إلى الماء لتنمو!!!

قالت السيدة: نعم، أنا أعمل ما على وهناك أيام المطر إذا لم أقذف أنا البذور،

هذه البذور لا يمكنها أن تنمو ثم أدارت رأسها وقامت بعملها المعتاد، نثر البذور.

نزل الرجل من القطار وهو يفكر أن السيدة تتمتع بالقليل من الخرف، مضى الوقت.

ويوم من الأيام، وفي نفس مسلك القطار جلس نفس الرجل بجانب النافذة

ورفع بصره فنظر في الطريق فإذا به تملأه الورود،،، على جانبيه، ياه،،، كم من الورود،،، إنها كثيرة، وما أجملها، أصبح الطريق جميلا يمتع الناظر، معطر، ملون، يزهو بالورود والأزهار..

تذكر الرجل السيدة الكبيرة في السن التي كانت تنثر البذور فسأل عنها بائع التذاكر في القطار الذي يعرف الجميع،

السيدة كبيرة السن التي كانت تلقي بالبذور من النافذة، أين هي؟؟!!

فكان الجواب: أنها ماتت إثر نزلة صدرية الشهر الماضي.

عاد الرجل إلى مكانه وواصل النظر من النافذة ممتعاً عينيه بالزهور الرائعة.

فكر الرجل في نفسه وقال: الورود تفتحت، ولكن ماذا نفع السيدة الكبيرة في السن هذا العمل؟؟!!

المسكينة ماتت ولم تتمتع بهذا الجال.

وفي نفس اللحظة سمّع الرجل ابتسامات طفل في المقعد الذي أمامه من طفلة جلست كانت تؤشر بحماس من النافذة وتقول:

انظريا أبي، كم هو جميل الطريق!!! يا إلهي!!!

كم تملأ الورود هذه الطريق!!!

الآن، فهم الرجل ما كانت قد عملته السيدة الكبيرة في السن..

حتى ولو أنها لم تتمتع بجمال الزهور التي زرعتها فإنها سعيدة أنها قد منحت الناس هدية عظيمة يا لها من رسالة جميلة حقاً..

ألق أنت بذورك، لا يهم إذا لم تتمتع برؤية الأزهار، بالتأكيد أحد ما سيستمتع بها ويستقبل الحب الذي نثرته.







قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني

# مدرددیثاً ...



قسم الشُوُون الدينية / شُعبَة الثَبليغ www.imamali-a.com tableegh@imamali.net 07700554186