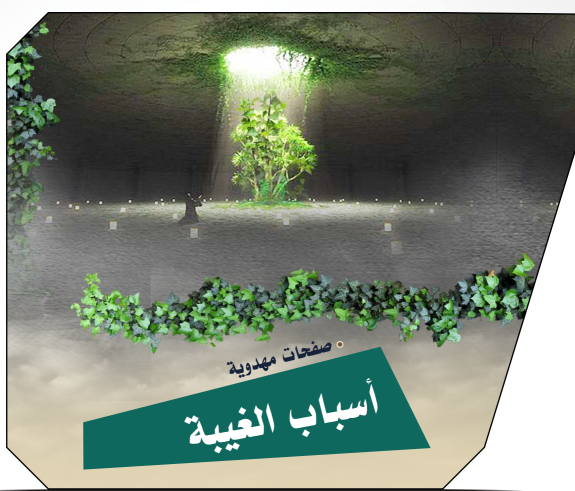


جنه سهریه نعنی بانتفاقه انعقاندیه

العدد (٢) لشهر شوال سنة ١٤٣٦ هـ







نسم الشؤون الدينية \_ شعبة التبليغ



المشرف العام

شعبة التبليغ

رئيس التحرير الشيخ رافد الفتال

مدير التحرير الشيخ د. أحمد الخفاجي

#### سكرتير التحرير

هادي الشيخ طه

#### هيأة التحرير

السيد محمد الشريفي السيد يوسف الموسوي الشيخ هاني الكناني الشيخ محمد رضا الدجيلي الشيخ محمد اليوسف

> التدقيق شعبة التبليغ

التصميم والاخراج الفني ضياء حرز الدين

سعر النسخة: ٥٠٠ دينار



## افتتاحية العدد

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين محمد وآله الطيبين الطاهرين واللعن الدائم الدائب على أعدائهم أعداء الدين من الأولين والآخرين.

إنَّ الدين والتدين من الأمور الفطرية لدى الإنسان؛ لذا كان البحث فيه حاجة ماسة لديه بكل أدواره وفي جميع أزمانه وبكافة مستوياته الذهنية والعقلية.

والدين - كما هو معروف - فيه بُعدان: البعد الأول هو بُعد الاعتقاد، والبعد الثاني هو بُعد الاعتقاد، والبعد الثاني هو بُعد السلوك وهو - بالطبع - يعتمد على الاعتقاد، فبحسب اختلاف اعتقاد الإنسان يختلف سلوكه؛ لذا شميت مجموعة الاعتقادات بأصول الدين، وسميت الأحكام الشرعية والتي تحدد سلوك الإنسان بفروع الدين لتفرعها على تلك الأصول.

وبهذا يتضح أهمية البحث في العقيدة فإنه مقدم على الالتزام بالأحكام الشرعية، إذ الأعال لا تقبل إلا بعقيدة سليمة.

ولما كان مصير الإنسان من خلود في نعيم مقيم أو جحيم مهين هو أهم شيء في وجوده وهو يعتمد على الاعتقاد فبالتالي لا يمكن الاعتهاد على الظنون والاحتهالات في مسألة النجاة، بل لا بدّ من تحصيل اليقين، وهو لا يحصل بالتقليد - عادةً - بل يحصل بالبحث والاجتهاد، لذا نرى القرآن الكريم يذم العمل بالظن كما أنه يذم من اكتسب اعتقاده استناداً للتقليد، وإنها نستدل بالقرآن الكريم لا باعتبار الطريقة العقلية في الاستدلال، لأنه يلزم الدور، بل بالقرآن الكريم لا باعتبار الطريقة العقلية في الاستدلال، لأنه يلزم الدور، بل لأنه شاهد صدق يصح أن يكون مؤيداً لطريقة العقلاء، قال تعالى في ذم الظن: ﴿وَمَا يَتَبِعُ وَان يَلُونُ هُمُ إِلاَ يَغُرُصُون ﴾ الأنعام / ١١٦، وقال: ﴿وَمَا يَتَبِعُ أَكُدُرُهُمُ مُ إِلاَ لَكُونِي مِنَ إِنْحَقَ شَيْئاً ﴾ يونس / ٣٦، وقال: ﴿وَمَا يَتَبِعُ

وقال عزَّ وجل في ذم التقليد: ﴿بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجِدْنَا آبَاءنَا عَلَى أُمَّة وَإِنَّا عَلَى اللهُ عَلَى ا آثَارِهِم مُّهُتَدُونِ ﴾ الزخرف/ ٢٢، وقال: ﴿قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّ وَجَدْنًا عَلَيْهِ آبَاءنَا ﴾ يونس ٧٨.

وبهذا يتضح أن العقيدة الإسلامية تحث الناس جميعاً على حرية التفكير ليصلوا إلى الحقائق والنتائج المؤدية إلى اليقين، وبناء على ما يصل إليه عقل الإنسان في حرية واطمئنان، بعيداً عن الهوى والتقليد، ومن ثم تبرز أهمية التعرف على العقيدة والاستدلال عليها وعدم الاتكال على المسموعات بلا دليل.



### الشيخ هادي السامرائي

إنَّ القاعدة التي يدركها العقل - في ظل فيه لنستكشف وجود إله عالم مدبر التفكر والتعقل - هي روح برهان النظم لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات

الذي هو من أوضح براهين الإلهيين في والأرض. إثبات الصانع ورفض الإلحاد والمادية، وملخص ذلك: هو أن العلم لم يزل وأشملها لجميع الطبقات ويمكن تطبيق يتقدم ويكشف عن الرموز والسنن هذه المقدمة على العالُم الذي نعيش الموجودة في عالم المادة والطبيعة، والعلوم كلها بشتى أقسامها وأصنافها وتشعبها وتفرّعها تهدف إلى أمر واحد وهو أن العالم الذي نعيش فيه، من النرة إلى المجرة عالم منسجم تسود فيه أدق الأنظمة والضوابط، فما هي تلك العلة؟

لا محالة هي مترددة بين شيئين لا غير:

ا- إنَّ هناك موجودا خارجا عن إطار المادة عالما قادرا واجدا للكمال والجمال، قام بإيجاد المادة وتصويرها بأدق السنن وتنظيمها بقوانين وضوابط، فهو بفضل علمه الوسيع وقدرته اللامتاهية، أوجد العالم وأجرى فيه القوانين وأضفى عليه السنن التي لم يزل العلم من بدء ظهوره إلى الآن جاهدا في كشفها، ومستغرقا في تدوينها، وهذا المؤثر الجميل ذو العلم والقدرة هو الله سبحانه وتعالى.

٢- إنَّ المادة الصماء العمياء القديمة التي لم تزل موجودة وليست مسبوقة بالعدم قامت بنفسها بإجراء القوانين الدقيقة وأضفت على نفسها السنن القويمة في ظل انفعالات غير متناهية حدثت في داخلها وانتهت على مر القرون والأجيال إلى هذا النظام العظيم الذي أدهش العقول وابهر العيون. إذا عرضنا هاتين النظريتين على المقدمة الرابعة لبرهان النظم، وهي قادرة على تمييز الصحيح من الزائف منهما، فلا شك أنها ستدعم الاحتمال الأول دون الثاني، لما عرفنا من أن الخصوصيات الكامنة في وجود المعلول والأثر تعرب عن الخصوصيات السائدة في المؤثر والعلة، فالسنن والنظم تكشف عن المحاسبة والدقة وهي تالازم العلم والشعور في العلة، فكيف تكون المادة العمياء الصماء الفاقدة لأى شعور هي التي أوجدت هذه السنن والنظم؟ وعلى ضوء ذلك فالسنن والنظم التي تحكم هذا العالم الفسيح تثبت الاحتمال الأول، وهو أن العلة التي خلقت العالم

لها إحساس وشعور بما تصنع وهي عالمة وتفعل الأشياء بحكمة عظيمة، وتنفي الاحتمال الثاني، وهو قيام المادة الصماء العمياء بإضفاء السنن على نفسها بلا محاسبة ودقة، فلا يمكن تخيل وجود انفعالات حصلت لتلك المادة العمياء انتهت إلى ذلك النظام المبهر تحت عنوان الصدفة كما يقول الماديون المنكرون لوجود الإله.

وبفضل هذا البرهان انتهينا إلى إثبات صانع حكيم، والحقيقة أن المقدمة الرابعة هي الأساس في إثبات الصانع، وأما المقدمات الثلاث فهي مساعدات لتحقيق ذلك البرهان، والقرآن الكريم كثيراً ما يشير إلى برهان النظم، فعندما يسرد نظم الطبيعة وسننها، ويعرض عجائب العالم وغرائبه يعقبه بقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴿ اللّٰهِ عَلَى النحل المائة على التفكر والتدبر.

إنَّ هذه الآيات تعرض برهان النظم بأوضح أشكاله على لسان الفطرة، بدلالة الآيات الشريفة التي تذكرنا بأن التفكر في هذه السنن والنظم التي تحير الألباب تكشف بوضوح عن أن جاعلها موجود عالم قادر بصير، ومن المحال أن تقوم المادة الصماء العمياء بذلك، قال الله تعالى: ﴿يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلِ وَالنَّخِيلِ وَالنَّخِيلِ وَالنَّخِيلِ وَالنَّخِيلِ وَالنَّخِيلِ فَمِن كُلُ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِك لُّأَيَةً لِقَ فِم ۖ يَتَّفَكِّرُونَ ﴾ النَّحِلِلَ ١١/ وقال تعالى: ﴿ وَمُّمَا ۚ ذَرَأَ لِكُم فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفًا أَلُوَانُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْهُ لِقَوْمِ يَنْكُّرُونَ ﴿ النحل/١٣٠ وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَجِيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مُوْتِهَا إِنَّ يَظِ ذَلِكَ لَأَيَةً لِقَلَوْم يَسْمَعُونَ ﴾ النحل/٢٥، ُ هذا أبسط ما أيمكن أن يقال في شرح هذا البرهان.

### الطائفة الدرزية

هادي الشيخ طه

تُعدّ الطائفة الدرزية من الطوائف الإسلامية المهمة التي أثبتت وجودها عبر التاريخ، وما زالت محافظة على تماسكها الاجتماعي والديني وهويتها المستقلة، فهي الطائفة التي ينتشر أتباعها في لبنان وسوريا وتركيا وبعض البلدان الأخرى. ويقالُ أن سبب تسميتها بهذا الاسم يرجع إلى شخص يدعى نشتكين الدرزي، وهو ويقالُ أن سبب تسميتها بهذا الاسم يرجع إلى شخص يدعى نشتكين الدرزي، وهو عبد الله محمد بن إسماعيل الدرزي، وقد ظهرَ في أيامَ الحاكم بأمر الله، أبي علي المنصور بن العزيز (ت ٤١١هـ) أحد ملوك الفاطميين الذين حكموا مصر قريباً من مائتي سنة، وقد كان محمد بن إسماعيل الدرزي أولاً من الفرقة الإسماعيلية الباطنية التي تزعمُ أنها من أتباع محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق إلى الماطنية الحوادث التاريخية الواقعة في تلك الفترة لوجدنا أن بذور الدعوة الأولى قد ظهرت على يد الحاكم بأمر الله نفسه، ففي عام ٢٠٨ هـ استدعى الإمام الحاكم كبيرَ دعاته وأحد المقربين إليه، وهو حمزة بن علي، وأمره أن يذهب الحاكم كبيرَ دعاته وأحد المقربين إليه، وهو حمزة بن علي، وأمره أن يذهب العاكم كبيرَ دعاته وأحد المقربين إليه، وهو حمزة بن علي، وأمره أن يذهب بسبب الاضطرابات الحاصلة في تلك المنطقة بذلك الوقت، وتمكن حمزة في خلال بسبب الاضطرابات الحاصلة في تلك المنطقة بذلك الوقت، وتمكن حمزة في خلال بسبب الاضطرابات الحاصلة في تلك المنطقة بذلك الوقت، وتمكن حمزة في خلال

الإسماعيلية في بلاد الشام، حتى لقبه الإمام الحاكم بالسند الهادي. إلا أن هذه الدعوة سرعان ما تعرضت للتفكك والانقسام على يد نشتكين الدرزي الذي حاول أن يستغل هذه الدعوة ويستقطب الناس للدعوة إليه، ولكنه سرعان ما قتل على يد حمزة بن على وأتباعه.

وقت قصير من السيطرة على الاضطراب وعمل جاهداً لتوسيع وانتشار الدعوة

ولذلك نَجدُ أَنَّ أَتبُّاع هذه الطَّائُفَة لا يرضون تسميتهم بـ (الدروز) نسبةً إلى نشتكين الدرزي، بل يرفضونه بشدّة، ويشيرون إلى أن هذا الاسم غير موجود في كتبهم المقدسة، ولم يردُ تاريخياً في المراجع التي تكلّمت عنهم.

وغالباً ما يُشكَك المؤرخون بكون هذه الطائفة من الطوائف الإسلامية، والمعروف تاريخياً أنها انشقت عن المذهب الإسماعيلي أثناء الخلافة الفاطمية، فهم تاريخياً يرجعون إلى أصول إسلامية لا يمكن إنكارها، والكثير من الدول الإسلامية تنظر إليهم في الوقت الحاضر بوصفها طائفة إسلامية موحدة ومذهباً إسلاميا معتداً به، وقد ثبت ذلك رسمياً في سوريا وفي مصر إذ أفتى الجامع الأزهر بوصفها مذهبا إسلاميا بالرغم من وجود الأحكام المذهبية الخاصة بها والتي يُعامل أبناء هذه الطائفة وفقها معاملة باقى الطائفة وفقها معاملة تختلف عن معاملة باقى الطوائف الإسلامية.

يعتقد الموحدون الدروز أن الله واحد أحد لا إله إلا هو ولا معبود سواه الواحد الأحد الضرد الصمد المنزّه عن الأزواج والعدد، وهو الحاكم الفعلي والأزلي للكون، ويعترف الدروز بالقرآن ولكنّهم يفسرون معانيه تفسيراً باطنياً غير المعاني الواضحة في النص، ولهم كتاب آخر يسمي رسائل الحكمة من تأليف حمزة بن علي بن أحمد وهو تفسير للقرآن يمنع الاطلاع عليه لأي كان حتى أبناء الطائفة نفسها عدا شيوخ الطائفة، ومن عقائدهم المميزة أنّ الزواج عندهم لابد أن يكون بينهم أنفسهم، فلا يجوز لهم الزواج من خارج الطائفة.

هو عثمان بن مظعون بن حبيب بن وهب بن حذافة بن جُمح الجُمحي، وقد أسلم بعد ثلاثة عشر رجلاً، وفي مجمع البيان: ((لم يستقر في قلبي - الإسلام - حتى كنت ذات يوم جالساً عند رسول الله (هي ) وهو يحدثني إذ شَخص ببصره نحو السماء كأنه يستفهم شيئاً، فلما سرى عنه سألته عن حاله قال: نعم بينما أنا أحدثك إذ جاءني بهذه الآية: ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاءِ وَالْمُنْ لِيَعْمُ لَعَالَكُمْ تَذَكُرُونَ الله المحالية عَنْ الْفُحْشَاء وَالْمُنْ الله عَنْ الهُ عَنْ الله عَنْ ا

سمعتها استقر الإسلام في قلبي)) مجمع البيان ٣٨٠/٣ وذكر ابن إسحاق: ((أنه كان من أشد الناس اجتهاداً في العبادة، يصوم النهار ويقوم الليل ويتجنب الشهوات ويعتزل النساء)) مسند أحمد/٢٩٠، وهذا يكشف أنه كان غاية في العبادة والورع والتقى، وفي الدرجات العالية منها.

وقال في البحار: ((روي عن رسول الله (هي) أنه وصف القيامة لأصحابه يوماً، وبالغ في إنذارهم، فَرَقّوا، فاجتمعت جماعة من الصحابة في بيت عثمان بن مظعون واتفقوا على أن لا يزالوا صائمين قائمين، وأن لا يأكلوا اللحم، ولا يناموا على الفراش، ولا يقربوا النساء، والطيب، ويرفضوا لذات الدنيا، ويلبسوا المسوح - أي الصوف - ويسيحوا في الأرض - أي يسيروا - فبلغ رسول الله (هي) ذلك، فقال: إني لم أؤمر بذلك، إن لأنفسكم عليكم حقاً، فصوموا وأفطروا، وقوموا وناموا، فإني أقوم وأنام، وأصوم وأفطر، وآكل اللحم والدسم، فمن رغب عن سينتي فليس مني)) بحار الأنوار١١٢/٦٢

وعندما حاصر المشركون أصحاب النبي الأكرم (ه) أشد الحصار ونالوا منهم أنواع التعذيب والترهيب، أمرهم النبي(ه) بالهجرة إلى الحبشة، وقال لهم: إنَّ بها حاكماً عادلاً، فاطلبوا جواره، فكانت الهجرة إلى الحبشة هذه بداية سفارة للمسلمين في أرض الحبشة، وكان زعيمها جعفر بن أبي طالب الطيار (ه)، وكان من جملة المهاجرين عثمان بن مظعون.

لم يذكر التأريخ أن لعثمان بن مظعون ذرية، أولاداً وبنات إلا ولدا واحدا وهو المسمى بـ (السائب) وكان يُكنى به، والذي يظهر من بعض النصوص التاريخية أن إسلامه كان بعد إسلام أبيه، وأما زوجته فهي (خولة بنت حكيم بن الأوقص السلمية) من المؤمنات الصالحات العارفات بحق النبي(ﷺ) وهي من اللاتي وهبنَ أنفسهنَ للنبي الأكرم (ﷺ). وبالرغم مما خُظى به هذا الرجل من الكرامة والاتصال بالنبي (ه عياته فقد حظي بذلك بعد وفاته، وقلما نجد من الأنصار أو المهاجرين مَنْ حصل على مكانة كما حُصَل عليها هذا الرجل، فإنه عندما تُوفِي وهو أول متوفى من المهاجرين في المدينة، بعد أن شهد بدرا في السنة الثانية للهجرة، كان أول من دُفن في البقيع، ثم وسمه النبي الأكرم(ﷺ) بوسـام شـرف إلى يـوم القيامـة، فقـد روي في الـكافي عثمان بن مظعون بعد موته)) الكافي ١٦١/٣٤، فهنيئاً لك يا أبا السائب بكاء النبي عليك وتقبيله إياك.





#### محمد رضا باقر

قَدِم معاوية حاجاً في خلافته المدينة بعد ما قتل أمير المؤمنين (ﷺ) وصالَح الحسن (ﷺ)، فاستقبله أهل المدينة، فنظر فإذا الذي استقبله من قريش أكثر من الأنصار، فسأل عن ذلك، فقيل له: «إنهم محتاجون ليست لهم دواب»!

فالتفت معاوية إلى قيس بن سعد بن عبادة فقال: يا معشر الأنصار، ما لكم لا تستقبلوني مع إخوانكم من قريش؟ فقال قيس - وكان سيد الأنصار وابن سيدهم -: أقعدنا - يا أمير المؤمنين - أن لم تكن لنا دواب! فقال معاوية: (فما بال نواضحكم؟) (أي: الإبل المخصصة لحمل الماء أو الدابة التي يُستقى عليها) فقال قيس: أفنيناها يوم بدر ويوم أحُد وما بعدهما في مشاهد رسول الله حتى ضربناك وأباك على الإسلام حتى ظهر أمر الله وأنتم كارهون،

قال قيس: أما إن رسول الله قال: «إنكم سترون بعدي إثرة»، فقال معاوية: فما أمركم؟ قال: أمرنا أن نصبر حتى نلقاه، فقال: فاصبروا حتى تلقوه!

ثم قال قيس: يا معاوية، تعيِّرنا بنواضحنا؟ والله لقد لقيناكم عليها يوم بدر وأنتم جاهدون على إطفاء نور الله وأن تكون كلمة الشيطان هي العليا، ثم دخلت أنت وأبوك كرهاً في الإسلام الذي ضربناكم عليه.

فقال له معاوية: كأنك تَمُن علينا

بنصرتك إيانا، والله لقريش بذلك المن والطول، ألستم تَمنّون علينا - يا معشر الأنصار - بنصرتكم رسول الله وهو من قريش وهو ابن عمنا ومنا؟ فلنا المن والطول إذ جعلكم الله أنصارنا وأتباعنا فهداكم بنا.

فقال قيس: إن الله عز وجل بعث محمداً رحمة للعالمين، فبعثه إلى الناس كافة، إلى الجن والأنس والأحمر والأسود والأبيض، واختاره لنبوته واختصه برسالته، فكان أول من صدّقه وآمن به ابن عمه على بن أبى طالب وكان أبو طالب عمة يذب عنه ويمنع منه ويحول بين كفار قريش وبينه أن يُروِّعوه أو يؤذوه ويأمرهِ بتبليغ رسالات ربه، فلم يزل ممنوعاً من الضيم والأذى حتى مات عمه أبو طالب وأمر ابنه عليا بمؤازرته ونصرته فآزره على ونصره وجعل نفسه دونه في كل شديدة وكل ضِيق وكل خوف، واختص الله بذلك عليا من بين قريش وأكرمه من بين جميع العرب والعجم . فجمع رسول الله ( في عبد عبد عبد المطلب فيهم أبو طالبٍ وأبو لهب، وهم يومئذ أربعون رجلا فدعاهم رسول يومئذ في حجر عمه أبتى طالب، فقال: «أيكم ينتدُب أن يكونَ أخى ووزيري ووارثي وخليفتي في أمتي وولي كل مؤمن بعدی»؟

# ن سعد مع معاویة

الله رأس علي في حِجره وتفل في فيه وقال: «اللهمَّ امـلأ تجوفه علما وفهما وحكما»، ثم قال لأبي طالب: «يا أبا طالب، اسمع الآن لابتك علي وأطع، فقد جعله الله من نبيه بمنزلة هارون من موسى»، وآخى بين الناس وآخى بين على وبين نفسه، فلم يدع قيس بن سعد شيئا من مناقبه إلا ذكرها واحتج بها وقال: منهم أهل البيت جعفر بن أبي طالب الطيار في الجنة بجناحين، اختصه الله بذلك من بين الناس، ومنهم حمزة سيد الشهداء، ومنهم فاطمة سيدة نساء العالمين. فإذا وضعت من قريش رسول الله وأهل بيته وعترته الطيبين، فنحن والله خير منكم - يا معشر قريش - وأحب إلى الله ورسوله وإلى أهل بيته منكم. لقد قبض رسول الله (عليه فاجتمعت

لفد قبص رسول الله (ه) قاجامعت الأنصار إلى والدي سعد ثم قالوا: «لا نبايع غير سعد»، فجاءت قريش بحجة علي وأهل بيته وخاصمونا بحقه وقرابته من رسول الله (ه)، فما يعدو قريش أن يكونوا ظلموا الأنصار أو ظلموا الأنصار أو ظلموا الأنصار ولا لقريش ولا لأحد من العرب النصار ولا لقريش ولا لأحد من العرب والعجم في الخلافة حق ولا نصيب مع علي بن أبي طالب وولده من بعده. عمن غفضب معاوية وقال: يا بن سعد، عمن أبوك أخبرك بذلك وعنه أخذته؟ فقال أحير من أبي وأعظم عليً حقاً من أبي، قال: ومن هو؟ قال: ذاك أمير المؤمنين علي ومن هو؟ قال: ذاك أمير المؤمنين علي

بن أبى طالب (إلله)، عالم هذه الأمة

وديّانها وصديقها وفاروقها الذي أنزل الله فيه ما أنزل وهو قوله عز وجل: ﴿قُلُ كُفَى بِاللّهِ شَهِيدًا بِيَنِي وَبَيْنَكُمُ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴿ الرعد: ٢٤، فلم يدع قيس آية نزلت في علي (ﷺ) إلا ذكرها.

فقال معاوية: فإن صديقها أبو بكر وفاروقها عمر، والذي عنده علم الكتاب عبد الله بن سلام!

الكتاب عبد الله بن سلام! قال قيس: أحق بهذه الأسماء وأولى بها الذي أنزل الله فيه: ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةً مِّن رَبِّهِ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴿ عَلَى بَيِّنَةً مِّن رَبِّهِ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴿ عَلَى الله جِل اسمه فيه: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَاد﴾ ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَاد﴾ الرعد:٧، والذي نصبه رسول الله(ﷺ) بغدير (خم) فقال: «من كنت أولى به من نفسه»؛ من نفسه فعلي أولى به من نفسه»؛ وقال له رسول الله (ﷺ) في غزوة تبوك: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدي».

فعند ذلك نادى معاوية مناديه وكتب بذلك نسخة إلى جميع البلدان إلى عماله: «ألا برئت الذمة ممن روى حديثاً في مناقب علي بن أبي طالب أو فضائل أهل بيته وقد أحلُ بنفسه العقوبة». وقامت الخطباء في كل كورة ومكان وعلى كل المنابر بلعن علي بن أبي طالب (هي والبراءة منه والوقيعة فيه وفي الله .

كتاب سليم بن قيس الهلالي: ص٣١٦-٣١٤



هذه مقارنة سريعة بين الإيمان من وجهة نظر الإسلام والإيمان من وجهة نظر الكاثوليك:

- إنَّ الإسلام يعتقد أن الإيمان يستند إلى العقل والمنطق، أما الكاثوليك فإن الإيمان يستند عندهم إلى عقيدة عدم إمكانية السؤال بمعنى أن الإيمان عندهم أعمى.
- إنَّ الإيمان في الإسلام يدعو إلى التفكر والتحليل، يقول الرسول (هي): ((تفكر ساعة خير من عبادة سبعين عاماً)) والقرآن مليء بالدعوة إلى التفكر في مواضع عدة، ووفقاً للدين الإسلامي فإن كل الأنبياء ومن ضمنهم النبي عيسى عليهم الصلاة والسلام يدعون إلى التفكر، بينما الكاثوليكية تدعو إلى التقبل الأعمى للعقيدة الدينية من دون تفكر أو عقلائية.
- إنَّ الإسلام يعتبر التعلم والدراسة عبادة كهدف موضوعي إذ يقول النبي (هي): ((مداد العلماء خير من مداد الشهداء))، بينما الكنيسة الكاثوليكية حكمت على غاليلو بالموت لقوله بأن الأرض تدور حول الشمس.
- إنَّ الإسلام لا يجعل وسيطا بين الإنسان وخالقه في حين أن الكاثوليكية تجعل الكنيسة ورجال الدين وسطاء بين الإنسان وربه.
- إنَّ الإسلام يعتبر أن الصلاة والدعاء تتم عملياً بصورة مباشرة مع الله، أما الكاثوليكية فإن الصلاة فيها غالبا تتم بصورة غير مباشرة وتمر عبر الكنيسة.
- إنَّ الإسلام يعتقد أن العفو الإلهي يمنح مباشرة من قبل الله، بينما الكاثوليكية تعتبر أن العفو لا يمنح بصورة مباشرة من الله وإنما يتم ذلك بتوسط الكاهن في الكنيسة فيما يعرف بجلسات الاعتراف والتي تختم بحصول المعترف على صك الغفران وغالباً ما يتقاضى الكاهن أموالاً في المقابل.
- إنَّ الإسلام يعد العفو التماسا من العبد لربه فهو يحرّم أن يعترف المذنبُ إلى غير الله فالله هو المحيط والعالم بحقائق الأمور، بينما الكنيسة تدعو رعاياها إلى طلب المغفرة من رجال الدين حصراً.
- يعتبر الإسلام طلب العفو والمغفرة أمرا شخصيا يتعلق بنفس المكلف والبوح بذنبه للآخرين هو ذنب أعظم من الذنب المقترف ولكن هذا لا يعني بحال أن من ارتكب جرماً أو جناية بحق غيره أن يترك طلب الصفح منه، هذا الأمر لا تجده عند الكنيسة الكاثوليكية فالذنب سواء كان بين العبد وربه أو بين العبد وشخص آخر أو آخرين، فالكلام هو الكلام، أي: لا ملجأ له سوى كرسى الاعتراف في الكنيسة.
- إنَّ الإسلام يكرس ثقافة الحب الإلهي ويؤكد على جانب الرحمة والرأفة في العلاقة مع الله أكثر من إبراز جانب الخوف والانتقام الأمر الذي نجده معكوساً في الإيمان الكاثوليكي.

  من كتاب الحضارة الغربية / للسيد مجتبى موسوى لارى (بتصرف)

#### السيد يوسف الموسوى

## روايات تحريف القرآن عند الشيعة

حاول الكثير أن يثبت نسبة القول بتحريف القرآن للشيعة فلم يستطع ورجع عاجزاً مهزوماً، وعاد إلى محاولة أخرى يظن أنه سيحرج أحداً في الجواب، فقال: إذا كنتم لا تعتقدون بتحريف القرآن الكريم إذن لماذا ينقل علماؤكم في كتبهم روايات ظاهرها يدل على تحريف القرآن؟ هذا السؤال يحاول صاحبه أن يصيب من الشيعة مقتلاً وهو لا يختلف عن تهمة التحريف بل هو أحد أدلة المتهمين والمتقولين على الشيعة بالقول بالتحريف.

وفي الجواب نقول: لابد من معرفة الفرق بين الكتب الحديثية وبين الكتب الاعتقادية والأصولية، فإن الكتب الحديثية تلاحظ مجرد جمع الأحاديث من مصادرها وأصولها أعم من أن يكون صحيحاً، حسنا، ثقة، ضعيفا، وجمع الأحاديث لا يدل أبداً على أنّ صاحب الكتاب يعتقد بكل ما جمعه، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى فإن الاعتقاد والالتزام بمسألة عقائدية بدلالة الرواية لها شرائط وقيود منها: أن يكون سند الرواية صحيحاً، وأن تكون دلالة الرواية على المعنى المقصود تامة وواضحة لا مجملة ولا خفية، وأن لا يوجد معارض لتلك لرواية، وأن يكون مضمون الرواية بشكل يمكن معه التمسك بخبر الواحد والاعتقاد بهذا المضمون.

ومن الجدير بالذكر أن هذه الشروط يجب أن تكون مقبولة عند ناقل الرواية نفسه عندها نقول: إن صاحب الكتاب يعتقد بمدلول هذه الرواية، وإلا فمجرد نقل الروايات وجمعها في كتاب لا يدل على إيمان واعتقاد ناقل الرواية بمضمونها، وهذا مقتضى العقلائية والموضوعية والبحث العلمي.

وعليه إذا وجدنا رواية تدل على التحريف فلابد أولاً من التأكد من صحة سند هذه الرواية، وثانياً تمامية دلالة الرواية على التحريف، وثالثاً أن لا يوجد معارض للرواية.

والحال فيما ورد عندنا من هذا النوع وجود الروايات المعارضة التي تدل على عدم تحريف القرآن لا بالزيادة ولا بالنقيصة، إضافة الى تصريح أصحاب الروايات بعقيدتهم في عدم تحريف القرآن مثل الشيخ الصدوق الذي يقول في كتاب اعتقادات الإمامية ص٥٩: ((إنّ الذي ينسب لنا هذه التهمة كاذب ومتقول الكذب))، وكذلك الشيخ الطوسى في تفسير التبيان/٤٥-٤٧.

ثم هناك مسألة أهم من كل هذا وهي أن خبر الواحد يكون حجة في باب استباط الأحكام الشرعية أما المسائل الاعتقادية الخطيرة فلا يمكن إثباتها بخبر الواحد، ومسألة تحريف القرآن من المسائل المهمة فلا يمكن إثباتها بخبر الواحد، بل لابد أن تثبت بأدلة متقنة ومحكمة أخرى مثل الخبر المتواتر أو غيره من الأدلة اليقينية. وكل هذه الفرقعة من بعض المخالفين بسبب وجود رواية في بعض التفاسير تفيد أن في القرآن آية موجودة باسم (آية الولاية) والمخالفون حذفوها عمداً، هذا الإدعاء ليس سهلاً حتى يمكن إثباته بخبر الواحد، مسألة زيادة القرآن ونقصانه من المسائل الأصولية والاعتقادية المهمة كما قلنا والتي لابد أن تثبت وتؤيد بالبرهان القوى والمحكم لا بخبر الواحد وأمثاله.

#### الكميت.. شاعر العقيدة الخالد

هادي الشيخ طه

كثيرة هي القصائد التي تدافع عن مذهب أهل البيت ( إلى ) وعقائدهم الحقة، وكثير هم الشعراء العقائديون ممن أفنوا عمرهم وحياتهم في سبيل هذا المذهب، لكننا لا نختلف ولا يكاد يختلف اثنان على عظمة الكميت بن زيد الأسدي وعظمة استبساله وتضحياته في سبيل آل بيت رسول الله ( في )، فتراه يحمل صليبه معه استعداداً لموته، وتهويناً لخطره، في صورة خيالية يختلط فيها الواقع المرير بصور التضحية والفداء، وهكذا تجده يرتقي سلم المجد ودرجات الخلود ليغرد وحيداً في سربه، لا يدفعه إلى الكتابة والمديح إلا العشق وأيّ عشق، إنه عشق محمد وآله الطاهرين فتراه يرفع الصوت عاليا بقصيدته الرائعة:

طَرِيتُ وما شَوْقاً إلى البييض أَطْرَبُ ولَم يُلْهني دارٌ ولا رسيم منزل وَلا أنا مِمَّ ن يَزْجُرُ الطَّ يرهُّمُّ أُ وَلا السّانحاتُ الــــبارحاتُ عَشــيّةً ولكن إلى أهْل الفَضائل و النُّسهي إلى النَّفَر البيض الَّذين بــــــُجُبُّهمْ بني هاشم رَهْ حُلُون النَّبِيِّ فَإِنَّني خَفَضْتُ لهم مــن هؤُلاكَ وهـولا وأُرمِي وأُرمِي بِالغِــــداوة أَهــلَها فُما ساءَني قَوْلُ امرئ ذي عَــــداوة فَقُل للذي فِي ظلِّ عَم \_\_\_\_ياءَ جَوْنَة بِــأَيِّ كتــــاب أمْ بــــأيّة سُنّة أأُسلَمُ ما تَأتي بيبهِ مِن عَداوة سَتَقْرَعُ منها سنُّ خَــــزْيانَ نــــادم فمـــالى إلاّ آلُ أحمـدَ شيـــعةٌ وَمَنْ غَيْرُهُمْ أَرْضَى لنفــــسى شيعةً أَريبُ رجِ الأَ منْهُمُ وَتَ ريبُني إلَيْكُ مِ ذُوي آلِ النّبِيِّ تَطَلَعْتُ فَإِنَّى عَنِ الأمـــر الذي تَكرَهـونَـهُ

ولا لُعباً منّى وذو الشّـــوق بِلْعَبُ ولمْ يَتَطَرَّبْني بَنِ اللَّهِ مُخَضَّبُ أَصِاحَ غُرابٌ أم تَعَصرضَ ثَعْلَبُ أُمَرَّ سَلِيمُ القِرِن أَمْ أُعِضِي وخَيْرُ بنـــي حقّاء والخـيرُ يُطْلَبُ إلى الله في \_\_\_\_ما نالَني أَتَقَرّبُ بهم وَ لَهُم أَرْض على مراراً وأَغْضَبُ مُجَنّاً على أنّــي أُذم وأُقْصبُ وإنّى الأوذي في في في فأوَّنّبُ بعَـــوراءَ فيهم يَجتَديني فَأَجْذَبُ ترى الجَوْرَ عَدلاً أين لا أين تَذهب تَرى حُبَّهُ مِ عِلَالًا عَلَىَّ وَتَحْسَبُ وَيُغض لَهُ مِلْ أَشْجَبُ إذا اليومُ ضَّم النــاكثينَ العَصَبْصَتُ وماليَ إلاَّ مَشْعَبَ الحـــــَقِّ مَشْعَبُ وَمَنْ بَعْدَهُمْ لا مَـــنْ أُجِلُّ وَأَرْجَبُ خَلائقُ ممّا أُحــــــدُثوهُنَّ أَرْيَبُ نوازعُ من قلبي ظماع وأَلْبُبُ بقَولي وفِعلي ما استَــطُعتُ لأَجْنُبُ

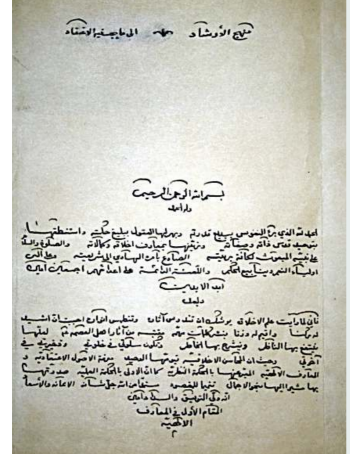
#### منهج الإرشاد إلى ما يجب فيه الاعتقاد

من المخطوطات المهمة التي أجاد فيها وبرع الشيخ الجليل خضر بن عباس الدجيلي كتابه المخطوط (منهج الإرشاد إلى ما يجب فيه الاعتقاد) وقد وضعه المؤلف على مقامين: المقام الأول: المعارف الإلهية.

المقام الثاني: الأخلاق، ولا يخفى شدة العلاقة بين هذين العلمين، وقد بحث ملياً في مقامي الكتاب ليقدم لنا أنموذجاً راقياً لما عليه علماؤنا الأبرار من دقة البحث والجدية في التصنيف، فتكلم الشيخ في التوحيد والعدل والنبوة والإمامة ثم المعاد، وقد أجاد في هذا المقام غاية الإجادة، لأخلاق والنفس والإيمان، ليعطينا الأخلاق وتفاعلها مع جوانب الحياة الأخرى، وقد جاء الكتاب في غاية البحودة والإتقان.

ومن خلال قراءة النصّ يمكن للقارئ أن يلاحظ قوة حافظة المؤلف بنقله بعض الروايات بالمعنى مع تحديده للمصدر الذي ينقل عنه، كما نَقَلَ عدداً كبيراً من الروايات بالنصّ معتمداً على الاستدلال العقلي والنقلي لإثبات مطالب الكتاب في العقيدة والأخلاق.

إنَّ النسخة الأصلية للمخطوطة موجودة في مكتبة آية الله العظمى السيد الحكيم وهي بخط المصنف وتتكون من ٥٩ ورقة، وقد عكف أخيراً الأستاذ أمير الصائغ على تحقيقها.



## التقية ح١

#### الشيخ محمد رضا الدجيلي

إنَّ التقية حكم شرعي يستمد قوته الشرعية من كتاب الله وسنة رسوله (هُ والله)، ولعلَّ أهم ما يتصف به الإنسان المؤمن من مراتب الإيمان هو (التقوى)، وهو اتقاء عذاب الله، ونيرانه المعدة لغير المؤمنين المتقين، فالتقوى في الحقيقة هي اتقاء من فعل الإنسان نفسه، إذ يخضع لمعادلة كونية، هي (الإحسان جزاء الإحسان) و (العذاب جزاء الشر). والتقية قرين التقوى وهما من جذر واحد، فقد قال تعالى: ﴿لاَ يَتَّخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أُولِياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءٍ إِلّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تَقَاةً وَيُحَدُّرُكُم الله وَلَى الله المصيرة الله عمران ٢٨٠.

وأما الأدلة القرآنية الدالة على إمضاء التقية، فهنالك الكثير من الآيات التي دلت على إمضائها ومنها ما يتعلق بجواز الكفر بالله تقية وذلك في قوله تعالى: ﴿مَنْ صَدْرًا مِلْلهُ مَنْ بَالْإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا مَنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلّا مَنْ أُكُرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَتْنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَّتُ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ النحل:١٠٦ فقد نزلت هذه الآية المباركة باتفاق جميع المفسرين في مكة المكرمة وفي البدايات الأولى من عصر صدر الإسلام، يوم كان المسلمون يعدون بعدد الأصابع، ومن مراجعة ما ذكروه بشأن هذه الآية يُعلم أن التقية قد أبيحت للمسلمين أيضاً في بدايات الإسلام الأولى، وأنها أبقيت على ما كانت عليه في الأديان السابقة، ولم تنسخ في الإسلام، بل جاء الإسلام ليزيدها توكيداً ورسوخاً؛ لكي يتدرع بها أصحاب الدين الفتي أمام طغيان أبي سفيان وجبروت أبي جهل كما تدرع بها - من قبل - أهل التوحيد أمام ظلم المشركين فيما اقتص خبره القرآن الكريم، وصرّح به سائر المفسرين.

فقد أخرج ابن ماجة بسنده عن ابن مسعود ما يؤكد نزول الآية بشأن عمار بن ياسر وأصحابه الذين أخذهم المشركون في مكة وأذاقوهم ألوان العذاب حتى اضطروا إلى موافقة المشركين على ما أرادوا منهم، وقد علّق الشيخ محمد فؤاد عبد الباقي على هامش حديث ابن ماجة المذكور، بقوله: ((أي: وافقوا المشركين على ما أرادوا منهم تقية، والتقية في مثل هذه الحال جائزة، لقوله تعالى: ﴿إِلّا مَنْ أُكُرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ سنن ابن ماجة ١٥٠.

وُمَن الجدير بالذكر ما صرّح به فقهاء الفريقين ومفسروهم من جواز التقية بين المسلمين أنفسهم استناداً إلى طائفة أخرى من الآيات الكريمة من قبيل قوله تعالى: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى التَّهُلُكَةِ ﴾ البقرة/١٩٥، فقد استدل الفخر الرازي بهذه الآية على وجوب التقية في بعض الحالات، لقوله: ((يتوجب ارتكاب المحرم بالنسبة لمن أكره عليه بالسيف، ويعد امتناع المكره حراماً؛ لأنه من إلقاء النفس إلى التهلكة، مع أن صون النفس عن التلف واجب استناداً إلى هذه الآية، ولا معنى لوجوب ارتكاب المكره للمحرم في غير التقية)) الفخر الرازى: التفسير الكبير٢١:٢٠.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَجٍ الحج/٧٨، والحرج هو الضيق لغة، والتقية عادةً ما يكون صاحبها في حرج شديد، ولا يسعه الخروج من ذلك الحرج بدونها، ومنه أيضاً قوله تعالى:﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكُ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ فصلت/٣٤، فقد جاء في تفسيرها عن الإمام الصادق (إلا عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ فصلت/٣٤، فقد جاء في تفسيرها عن الإمام الصادق الله بالتقية، فقال (إلى الله عن أحسن: التقية) أصول الكافية: ٢١٨:٢١، ٦ باب التقية.

#### الإسماعيلية ح١

السيد محمد الشريفي

إنَّ الإسلام عقيدة وشريعة، والإسماعيلية كغيرها من المذاهب الإسلامية لها أصول وفروع، أما الفروع فلا يختلفون مع المسلمين في أمهاتها، وكفى في الوقوف عليها ما كتبه أبو حنيفة النعمان بن محمد التميمي المغربي باسم (دعائم الدين)، نعم انفردوا في الاعتقاد بأنَّ لكل حكم فرعي ظاهراً وباطناً، ولهم مؤلفات خاصة في تأويل الظواهر الفرعية، وللإسماعيلية آراء وعقائد منها:

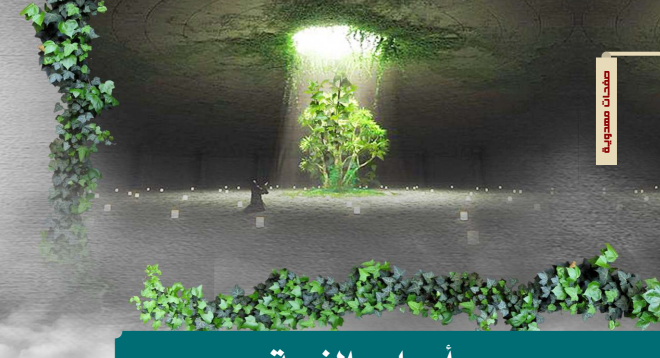
الأولى: إدعاء انتمائهم إلى بيت الوحي والرسالة، إذ كانت الدعوة الإسماعيلية يوم نشوئها دعوة بسيطة لا تتبنّى سوى: إمامة المسلمين، وخلافة الرسول (هي)، واستلام الحكم من العباسيّين بحجة ظلمهم وتعسّفهم؛ غير أنّ دعوة بهذه السناجة لا يكتب لها البقاء إلا باستخدام عوامل تضمن لها البقاء، وتستقطب أهواء الناس وميولهم.

ومن تلك العوامل التي لها رصيد شعبي كبير هو ادعاء انتماء أثمّتهم إلى بيت الوحي والرسالة، وكونهم من ذرية الرسول وأبناء بنته الطاهرة فاطمة الزهراء (ه)، وكان المسلمون منذ عهد الرسول يتعاطفون مع أهل بيت النبيّ (ه)، وقد كانت محبتهم وموالاتهم شعار كلّ مسلم واع.

وممّا يشير إلى ذلك أنّ الثورات التي نشبت ضدّ الأمويين والعباسيين كانت تحمل شعار حب أهل البيت (ﷺ) والاقتداء بهم والتفاني دونهم، ومن هذا المنطلق صارت الإسماعيلية تفتخر بانتماء أئمتهم إلى النبي(ﷺ) حتى إذا تسلّموا مقاليد الحكم وقامت دولتهم، اشتهروا بالفاطميين، وكانت التسمية يومئذ تهز المشاعر وتجذب العواطف بحجة أنّ الأبناء يرثون ما للآباء من الفضائل والمآثر، وانّ تكريم ذرية الرسول (ﷺ) تكريم له (ﷺ)، فشتان مابين بيت أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوانه، وبيت أسس بنيانه على شفا حفرة من نار.

الثانية: تأويل الظواهر، إنّ تأويل الظواهر وإرجاعها إلى خلاف ما يتبادر منها في عرف المتشرّعة هي السمة البارزة الثانية للدعوة الإسماعيلية، وهي إحدى الدعائم الأساسية بحيث لو انسلخت الدعوة عن التأويل واكتفت بالظواهر، لم تتميز عن سائر الفرق الشيعية إلا بصرف الإمامة عن الإمام الكاظم (هي) إلى أخيه إسماعيل بن جعفر، وقد بنوا على هذه الدعامة مذهبهم في مجالي العقيدة والشريعة، وخصوصاً فيما يرجع إلى تفسير الإمامة وتصنيفها إلى أصناف، ولم يكن تأويل الظواهر أمرا مبتدعاً، بل سبقهم ثلة من المندسين في أصحاب الإمام الصادق (هي الذين طردهم الإمام ولعنهم وحذر شيعته من الاختلاط بهم، لصيانتهم عن التأثر بآرائهم والانجراف في متاهاتهم كأبي منصور، وأبي الخطاب، والمغيرة بن سعيد، وغيرهم من ملاحدة عصره وزنادقة زمانه.

إنَّ تأويل الظواهر والتلاعب بآيات الذكر الحكيم وتفسيرها بالأهواء والميول جعل المذهب الإسماعيلي يتلون بتغيرات الزمان، ويتكيّف بمكيفاته، ولا ترى الدعوة 'أمامها أي مانع من مماشاة المستجدات وإن كانت على خلاف الشرع أو الضرورة الدينية.



أسباب الغيبة

السيد يوسف حميد

كل أمر غيبي هو يرتبط بالله تعالى ومهما بحث المفكرون والعلماء فإنه يبقى جزء كبير أو صغير من ذلك الأمر خاصا بعلمه تعالى، وهذه قضية يجب أن يؤمن بها كل من أعتقد أن الهل ليس كمثله شيء حتى لا يتيه ذهنه في متاهات المشككين ولا يتخبط تفكيره في مفاتن الشبهات، ومن يتعالى عن هذا المفهوم في أصول الأديان فإنما يزيغ قلبه ويميل إلى مزالق الشيطان بسهولة.

ومسألة غيبة الإمام المهدي عجل الله فرجه الشريف من الأمور الغيبية التي كثرت فيها الشبهات، لكن أئمة أهل البيت (هي أسسوا لهذه القضية ما يجعلها ناصعة بارزة تشق ظلمات الشك بنور الحق المبين فهي أس متين من أسس الإيمان.

ثمة من يسأل في هذا الأمر ويقول: الشيعة يدّعون أنّ سبب اختفاء إمامهم الثاني عشر هو خوف القتل، فلماذا لم يُقتل من قبله من الأئمّة؟

وهم يعيشون في دولة الخلافة الظالمة قبله.

وفي مقام الجواب نقول: إن الخوف من القتل ليس هو العلة الوحيدة واليتيمة لغيبته (الله) بل ثمة أسباب أخرى مثل امتحان العباد واختبارهم، وتمحيصهم، فقد أثر عن النبي (علاله) أنَّه قال: ((أمَّا والله ليغيبن إمَّامكم شيئاً من دهركم، ولتمحصن، حتى يقال: مات أو هلك بأيّ واد سلك، ولتدمعن عليه عيون المؤمنين ولتكفأن كما تكفأ السنن في أمواج البحر، فلا ينجو إلا من أخذ الله ميثاقه، وكتب في قلبه الإيمان، وأيده بروح منه)) البحار: ٧/٥٣ و٢٨١، لقد جرت سنة الله في عباده على امتحانهم، وابتلائهم ليجزيهم بأحسن ما كِانوا يعملون، قال تعالى: ﴿الَّذِي خِلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ ۚ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾ الملك/٢، وقال تعالى: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا أَمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَتُونَ ﴿ العنكِوت/٢،

وغيبة الإمام (ﷺ) من موارد الامتحان فلا يؤمن بها إلا من خلص إيمانه وصفت نفسه، وصدّق بما جاء عن رسول الله (ﷺ) والأئمة الهداة المهديين من حجبه عن الناس، وغيبته مدة غير محددة، أو أن ظهوره بيد الله تعالى، وليس لأحد من الخلق رأي ي ذلك، وإن مثله كمثل الساعة فإنها ذلك، وإن مثله كمثل الساعة فإنها

ثم أنه من قال أن الأئمة (ﷺ) من قبله لم يقتلهم خلفاء الدول الظالمة؟ وكلهم إما مقتول أم مسموم؟ فلو بقي لناله ما نالهم، مع أنه خاتمهم المعد لأمر جليل عظيم في آخر الزمان، فكيف يتهيأ له القيام به ولم تحن فرصته مع وجود الظلمة المستكرين؟

وهناك أمر واضح غاب عن الكثير وهو أن الذي ينكر غيبته (ه) يريد بالتالي إنكار وجوده من الأساس وإلا لو كان حاضراً فأين هو!! وجواب هذا السؤال هو: أن التأريخ والأخبار من جميع طرق الخاصة والعامة ذكرت ووثقت ولادته (ه)، ولم يذكر مصدر واحد ولا خبر حتى ضعيف أنه فارق الحياة بقتل أو مرض أو وباء.

ولو كان الجواب أن غيبة الإمام المنتظر (إلا) سر من أسرار الله تعالى التي لم يطلع عليها أحد من الخلق لكفى بها جواباً، فقد أثر عن النبي (إلى أنه قال: ((إنما مثل قائمنا أهل البيت كمثل الساعة لا يجليها لوقتها إلا هو: ثقلت في السماوات، لا يأتيكم إلا بغتة)) عيون أخبار الرضا/٣٠١.

وقد يُقال: إنَّ الإمامة لطفٌ، بمعنى المقرّبية لله تعالى، فكيف يجوز غيبة اللطف، إذ شأنه لابد أن يكون

ظاهراً فلا يجتمع اللطف مع الغيبة؟ وجوابها: إنَّ الشيعة لا تقول: إنَّ الإمام معطَّل، والذي ينافي اللطف التعطيل لا الغيبة، وفرق بينهما، وقد دلت الآثار على أن الإمام ليس بمعطّل، وإنما غائب لا تدركه الأبصار، كما شبّه بعدم إدراك البصر للشمس عندما تحجبها الغيوم والسحاب، فهل يعني أننا نتنازل عن فائدتها أثناء الحجب؟ مضافاً إلى أن نفي اللطف يكون قبيحاً ومنافياً إذا كان من الله تعالى، منهم، وإليهم يعود القبح.

وبهذا يمكن القول إنَّ تَبوت قضية الهدي وخروجه وانتظاره غير مخالف للعقل، ولا للأصول الشرعية، ولا لقاعدة مجمع عليها، ولا لفرع محقق، هذا بلحاظ أصل القضية المهدوية، وأن هناك مهدياً وهو إمام غائب يجب انتظاره.

وبما أنَّ العقيدة بالإمام المهدى كقضية عقدية، فهي ثابتة بالتواتر، فيجب التسليم بها، لأنها من الغيب، أو من جهة أن النبي (على) أخبر عنها، فلابد من الإيمان بها بإخبارات النبي ( القطعية صدورا ، وأما التفاصيل فلا يجب الاعتقاد بها وإنّ احتجنا إلى جلّها كما هو الحال في غيرها من القضايا العقائدية. والخلاصة، إنَّ معرفةَ الإمام ضرورةٌ دينية، لما ورد في حديث الإمام الباقر (الله على خمس: ((بُني الإسلام على خمس: الصلاة والزكاة والصوم والحج والولاية ولم يناد بشيء كما نودي بالولاية، فأخذ الناس بأربع وتركوا هذه - يعني الولاية-)) الكافي: ١٨:٢ باب دعائم الإسلام/ح٣.





ارك ليَّ في إسالامي على الموسوي

> قائلا: "يا بني، أشعر بتناقضات لم أجد لها جواباً شافياً... لقد سألت الكثير ممن حاورتهم، وطالعت في الكتب لكن لم أعثر على معنى مقنع لعقيدة الثالوث هذه!.

وذات يوم قال لي: لا يمكن أن تكتفى بألشك، عليه أن تبحث عن جواب لهذه المفرقات في ديننا. ثم وضع بين يدي كتباً في النصرانية الألمانية، أخذتها وشرعت في قراءتها بشغف، وكنت كلما أنهيت فصلاً منها أحاور جدى حول ما ورد فيه من شروح وتساؤلات جعلتنى أتوقف تجاه كل ما كنت اعتقدة مقدساً. ولكن لم تُسكن هذه الكتب سورتی بل زادت من حیرتی، حینها شعر جدى بقلقى، وقال لى بأنه يخشى أن يكون قد حملني ما لا أطيق، لكنى أكدت له عزمى وإصراري للوصول إلى جواب تطمئن إليه النفس، فنظر إليَّ وعلامات الفخر تعلو وجهه، ثم نصحني بالذهاب إلى رجال الدين الآخرين لأتحاور معهم، علني أهتدي إلى تأويل منطقى لهذه العقيدة.

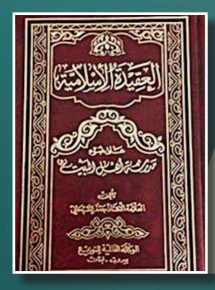
وفي عام ١٩٩٢ عزمت على السفر إلى سوريا التي وجدت في أهلها سعة لهم رسالة الإسلام التي أنعمَّ الله بها الصدر وقي رجال الدين الشيعة عليًّ)).

التواضع والصبر على أسئلتي المحرجة أحياناً، وخلال جلساتي معهم والحوارات التي كانت تدور في الجوامع والحسينيات بدأت أتلمس بعض الأجوبة المقنعة التي كان جدى يبحث عنها حول التوحيد والنبوة والأنبياء، وقد رجعت إلى هنغاریا راغبا فی أن أعرض بین یدی جدى ما فهمته من معانى التوحيد واليهودية والإسلام ألفت باللغة والوحي والنبوة والإمامة، وأثناء دراستي كنت أمضي بعض الوقت في الجمعية الإسلامية التي أسستها جاليات مسلمة، وتفرغت للمطالعة والبحث حتى سنة ١٩٩٥ إذ أعلنت فيها دخولي في الإسلام)).

وأما عن تقييم تجربة روبير مع الإسلام، فيقول: ((أشعر أن تجربتي ناجحة بقدر ما عمقت أفكاري عن الإسلام وأهله، لكن عليَّ أنّ لا أكتفى بهذه التجربة الشخصية وأجعلها خاصة فردية، فالإسلام تجاوز بيَّ هذه (الأنا) نحو أفق أوسع وأبعد لتشمل الآخر، فهو إما أخ لك في الدين أو نظير لك في الخلق، هذه مبادئ الإسلام وأخلاقه الإنسانية العالية، تجعلني أشعر أكثر بواجبي ومسؤوليتي تجآه أهلي ومجتمعي الأبلغ



عنوان الكتاب: العقيدة الإسلامية على ضوء مدرسة أهل البيت (ﷺ) اسم المؤلف: الشيخ جعفر السبحاني الطبعة: الأولى المطبعة: الوكالة العالمية للتوزيع، بيروت / لبنان سنة الطبع: من دون سنة طبع نقله إلى العربية: جعفر الهادي عدد صفحات الكتاب: ٨٥٤ صفحة



إنّ التدين، والتوجه إلى الدين لهو - بحق - من أقدم التوجهات البشرية التي سجلها التاريخ الإنساني، وأكثرها أصالة، وتجذرا في الحياة والتاريخ، ولذا فإنَّ على علماء الأمة الحريصين على الدين، والمهتمين بشؤون المسلمين ممن يحملون هم الأمة ويشعرون بالمسؤولية، ويدركون أهميتها، وعبئها كوظيفة شرعية، وواجب إلهي، أن لا يسمحوا لأشخاص غير صالحين، ولا لأصحاب المطامع والأغراض المريضة، بعرض عقائدهم السقيمة، وآرائهم الباطلة على الناس باسم الدين وتحت يافطته.

ونحن إذ نعدٌ الإسلام آخر وأكمل الشرائع الإلهية، ونعتقد بأن هذا الدين يلبي كل الاحتياجات البشرية إلى يوم القيامة سواء منها الفردية أو الاجتماعية، نرى أن من الواجب علينًا ونحن في هذا العصر (عصر الاتصالات) أن نستفيد من جميع الوسائل والأدوات المتقدمة، لعرض المفاهيم الدينية، ونشـر العقائـد، والتعاليـم الإسـلامية بشـكلها ا لصحيح .

هذا من جانب، ومن جانب آخر نعتقد أن طريقة أهل البيت والعترة النبوية الطاهرة هي الحقيقة، وهي المعبرُ الآمن إلى معين الإسلام الصافي النقي، بعيدا عن تدخل الأيدى الغريبة والمريبة.

لقد كان للأسس والمبادئ المتينة التي انطوت عليها هذه الطريقة، وهذه المدرسة، وكذا لاستنادها إلى أهل البيت النبوية، طيلة التاريخ الإسلامي، جاذبية كبرى دفعت بعشاق الحق، وبالباحثين عن الحقيقة إلى اعتناقها، والدفاع عنها.

ومن البديهي أن أطروحة بيان العقائد الإسلامية الكاملة تتوقف على بيان كليات في مجال نظرية المعرفة ونظرة الإسلام إلى الكون والحياة والإنسان.

يحتوى هذا الكتاب على عشرة فصول، وهي كالآتي: الفصل الأول: مناهج المعرفة في الإسلام، والفصل الثاني: التوحيد ومراتبه وأبعاده، والفصل الثالث: صفات الله سبحانه، والفصل الرابع: العدل الإلهي، والفصل الخامس: النبوة العامة، والفصل السادس: النبوة الخاصة، والفصل السابع: الإمامة والخلافة، والفصل الثامن: عالم ما بعد الموت، والفصل التاسع: الإيمان والكفر، والفصل العاشر: الحديث والاجتهاد والفقه.

الجامعة: الكوفة

الكلّية: الفقه

البحث: رسالة ماجستير في الشريعة والعلوم الإسلامية عنوان البحث: حرية العقيدة والرأي في الفكر الإسلامي اسم الباحث: الطالب محمد كاظم حسين الفتلاوي إشراف: أ. د. عبد الأمير كاظم زاهد

السنة: ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م

إنَّ موضوع الحريات يحتل مكاناً مهاً في جنبات المستوى الفكري بصورة عامة والبحث القانوني بصورة خاصة، وله أثره في النظم السياسية والمذاهب والفلسفات الاجتهاعية، كها أن له دوراً بالغافى الفكر الديني.

ومما لا يخفى أن من أهم هذه الحريات حرية العقيدة والرأي فهي أجلّها خطراً في حياة الشعوب والأمم منذ أقدم العصور، فهي تمثل أهم الحريات المعنوية للإنسان.

ولقد اقتضت عالمية رسالة الإسلام وتعدد قراءات النص الديني في الأديان الكبرى أو في المذاهب الدينية أن يكون التسامح والتعايش العقائدي الأساس الذي تتقرر عليه الحقوق الإنسانية وحرية الشعوب، لتدعيم العدل والحضارة والسلام بين الأمم.

فالإسلام يخاطب العقل البشري بعقيدة إلهية جاء بها الأنبياء المكرمون جميعاً من قبل، فهو شريعة تدرجت وتجددت وتكاملت بالأديان المتعاقبة، وقد تقسم البحث على خمسة فصول: إذ تناول في الفصل الأول حرية العقيدة في الفكر الإسلامي، وخصص الفصل الثاني لدراسة العلاقة بين المسلمين وغيرهم، وبحث في الفصل الثالث حرية الرأي في الفكر الإسلامي، ودرس في الفصل الرابع مجالات حرية الرأي في الفكر الإسلامي، وأفرد الفصل الخامس لدراسة محترزات تصدع عقيدة المجتمع الإسلامي، ثم جاء البحث بخاتمة لأهم النتائج.

العدد (2) لشهر شوال سنة ١٤٦٦ هـ

المسابقة العقائدية

الاسم التلاتي: رقم هوية الاحوال المدنية موبايــــــل:

آخر موعد لأستلام الاجوبة نهاية شهر شوال

توضع علامة X في مربع الإجابة الصحيحة

#### السؤال الأول:

#### السؤال السادس:

#### السؤال السابع:

#### السؤال الثامن:

#### السؤال التاسع:

#### السؤال العاشر:

## المسابقة العقائدية

السؤال الأول: من الصحابة المجاهدين الذين هاجروا الي الحبشة، يكنّى بـ (أبي السائب)، وكان من أشد الناس اجتهاداً في العبادة، فمن هو؟

- أـ سعد بن أبي وقاص .
  - بـ عثمان بن مظعون .
  - ج- عثمان بن حنيف .

السوال الثاني: من النساء المؤمنات، وهبت نفسها لرسول الله(ﷺ)، وهي زوجة أحد الصحابة الأجلَّاء، فمن هي؟ أـ جويرية بنت الحارث.

- بـ أسماء بنت عميس.
  - ج- خولة بنت حكيم.

السؤال الثالث: قال لمعاوية لمّا سأله عن إبل الأنصار، أين ذهبت: أفنيناها يوم بدر ويوم أحد في حربك وحرب أبيك، فمن هو؟

- أـ قيس بن سعد.
- بـ أسيد بن حضير.
- ج- عبد الله بن سلول.

السؤال الرابع: ظهر أيام الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله، وإليه تنسب طائفة من طوائف المسلمين، كان في بداية أمره من أتباع المذهب الإسماعيلي، فمن هو؟

- أـ نشتكين الدرزي.
- بـ محمد على الباب.

ج- حسن الصباح. السبوال الخامس: ﴿إِنَّ فِيْ ذَلِكَ لِآيَةً لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونِ ﴿ السَّوْالِ الخَامِسِ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآيَـةً لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونِ ﴾ النحل:١١، وكلّ آية فيها ﴿ لِذَّكرونَ ﴾ أَ ﴿ يعقلون ﴾ ، فهى تشير بوضوح الى صحة أحد البراهين المهمة وهو: أـ برهان الامكان.

- ب برهان النظم.
- 3- برهان العلة والمعلول.

السؤال السادس: لقد جاء في تفسير ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾، في قوله تعالى: ﴿ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ ﴾، عن الإمام الصادق ( إلى أنها:

- أ- الالتزام بالتقية.
  - بـ القول بالبداء.
- **ج** القول بتحريف القرآن الكريم.

السؤال السابع: قال الشاعر : كُميتُ يزلّ اللبد عن حال مته ..... كما زلّت الصفواء بالمتنزّلِ، في هذا البيت لقب أحد شعرائنا الموالين، فمن هو :

- أ\_ لبيد.
- بـ صفوان بن خالد.
- **5-** الكميت بن زيد.

السؤال الثامن: يمكن الاستدلال على جواز العمل بالتقية بقوله تعالى:

- أ \_ ﴿... إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً ﴾.
- ب. ﴿إِن أَجُرِمكم عَن الله أِتقاكم ﴾.
  - ج\_ ﴿ إِنِ اللهِ معِ الذِّينِ اتَّقوا ﴾.

السؤال التاسع: من المدارس العقائدية المهمة ويتبعها آلاف المسلمين في العالم، حرفوا الإمامة عن الإمام موسى بن جعفر الى أخيه الأكبر الذي توفي في حياة والده، هذه المدرسة هي:

- أ- البابية.
- بـ النصيرية.
- 3- الإسماعيلية.

السؤال العاشر: كانت سنة 1990 سنة تحوّل مهم في حياته، درس في سوريا وبقي فيها بعض الوقت، فمن هو؟

- أ۔ جورج أمادو.
- ب- روبير مانياس.
- **3-** جون برسلاو.

#### أسماء الفائزين بمسابقة اليقين العقائدية للعدد بسم الله

- کامل فاضل جبر
- فرح عقیل عواد کاظم محسن
  - نغم على حسين آل عيسى



## سيصدر قريباً

عن شعبة التبليغ في العتبة العلوية المقدسة كتيب

