





قسم الشؤون الدينية \_ شعبة التبليغ



مجلة شهرية تعنى بالثقافة العقائدية

ر**ئيس التحرير** الشيخ هاني الكناني

هيئة التحرير السيد يوسف الوسوي الشيخ محمد رضا الدجيلي الشيخ رعد العبادي الشيخ مهند الخاقاني

> **التدقيق** شعبة التبليغ

التصميم والإخراج الفني حسن الموسوي



لا نورث ما تركنا صدقة







### بسمرالله الرحن الرحيمر

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد الخلق وآله الطيبين الطاهرين والحمد لله رب العنة الدائمة على أعدائهم من الأولين والآخرين.

قال تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كتابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ، ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ التوبة: ٣٦

غُرِف المجتمع الجاهلي ببعض العادات والتقاليد السيئة، من عبادة الأوثان، ووأد البنات، وارتكاب الزنا وغيرها، وهي عادات وتقاليد قضى عليها الإسلام بعد مجيئه، ونهى عنها أشد النهي، لكن نجد بالمقابل أن بعض العادات والتقاليد التي كانت سائدة فيهم كانت حسنة، كما في آداب الضيافة، وتحريمهم لنكاح الأمهات والبنات، واحترامهم للجيران، ووفاءهم للعهود والمواثيق وغيرها، وعندما جاء الإسلام، وبزغ نوره، أقرَّ الكثير من تلك الصفات الحسنة، وأضفى عليها تشريعاً خاصاً بها، لأنها صفات تدعو لها الفطرة السليمة، والأعراف الطيبة.

ومن بين تلك العادات الحسنة التي كانت سائدة فيهم، تحريمهم للقتال في الأشهر الحرم، وهي: ذو القعدة وذو الحجة ومحرم ورجب، والتي حُرِّمَ فيها القتال منذ عهد النبي إبراهيم الحرب وكان هذا التحريم نافذاً حتى زمن الجاهلية، فكانت العرب تعطي لها حرمة واحتراماً، فتضع الحرب أوزارها، ولا يُقاتل أحدُّ أحداً، ولا يرفعون فيها السلاح، إلّا إذا تعرضوا لعدوان، فإنهم يردون العدوان ولو في تلك الأشهر الحرم.

وقد أولاها الإسلام أيضاً حرمة، واعتنى بها، بل إن الإسلام قد شدّد فيها الدية الشرعية في صورة القتل، كها أن الكتاب العزيز أشار إلى حرمة ابتداء قتال الأعداء في هذه الأشهر، ولزوم مقاتلتهم إذا نقضوا حرمة هذه الأشهر، وبدأوا القتال فيها، قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ فَضُوا حرمة هذه الأشهر، وبدأوا القتال فيها، قال تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِن الْقَتْلِ ﴾ البقرة: ٢١٧، وقد روى على بن إبراهيم القمي في تفسيره: (الْأَشْهُرُ الْخُرُمُ: رَجَبٌ مُفْرَدُ، وَذُو الْقَعْدَةِ، وَخُورَمٌ، مُتَّصِلَةٌ، حَرَّمَ اللهُ فِيهَا الْقِتَالَ، وَ يُضَاعَفُ فِيهَا الذُّنُوبُ، وَكَذَلِكَ الْحَسَنَاتُ) مستدرك الوسائل: ج١١، ص٨٤

فالمناسب جداً -ونحن في أحد تلك الأشهر الحرم- أن يحفظ المسلمون حرمة وقدر هذه الأشهر الأربعة المباركة، وأن يحقنوا فيها دمائهم، ويتقربوا فيها لله تعالى بصالح أعمالهم، والله غنيٌ حميد.



يشترك الأنبياء الله مع باقي الناس في كثير من الأحكام ويختصون الله بأحكام دون الناس، كما في حرمة نكاح زوجات النبي عَلَيْهُ، وحلية الزواج له عَلَيْهُ بأكثر من أربعة نساء وغيرها، وهذا الأمر لا خلاف فيه.

لكن وقع الخلاف بين المذاهب الإسلامية في شمول أحكام إرث الميت للأنبياء الله وهل تشمل تلك الأحكام الإرثية للنبي الله فترثه الزهراء الله أم لا؟ وهل يُورَثُ المال أم النبوّة أم كلاهما؟

ومنشأ هذا الخلاف حديث انفرد في روايته أبو بكر كها ذكر ابن سعد: (أخبرنا محمّد بن عمر، حدّثني هشام بن سعد، عن عبّاس بن عبد الله بن معبد، عن أبي جعفر قال: جاءت فاطمة الى أبي بكر تطلب ميراثها، وجاء العبّاس بن عبد المطّلب يطلب ميراثه، وجاء معها علي، فقال أبو بكر: قال رسول الله عليّاً: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ كَانَ النبي يعول فعليّ، فقال عليّاً: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ كَانَ النبي يعول فعليّ، فقال عليّاً: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ كَانَ النبي يعول فعليّ، فقال عليّاً: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ

دَاوُودَ ﴾ النمل: ١٦، وقال زكريّا: ﴿يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ اللهِ يَعْقُوبَ ﴾ مريم: ٦، قال أبو بكر: هو هكذا، وأنت تعلم مثل ما أعلم، فقال علي: هذا كتاب الله ينطق، فسكتوا وانصرفوا) الطبقات الكبرى، ابن سعد: ج٢، ص٥١٥

إن منع الزهراء الله حقها من إرث النبي التأوية مشهورة، ذكرتها كتب التأريخ والروايات، وكان الغرض منها رد الدعوى والقدح بعصمتها، حتى لا يضطر الى الإقرار بإمامة أمير المؤمنين الذا ادعت ذلك، لأنه لو صدّقها في دعوى إرثها من أبيها - كونها معصومة ولا تكذب - فإنه سيضطر الى تصديقها إذا ادّعت أن الخلافة لأمير المؤمنين الخير، لذلك افتعل هذا الحديث عن النبي (لا نورّث ما تركنا صدقة).

وقد أجابت الزهراء على الاختلاف الأوّل وقالت: إن حكم المواريث حكم يشترك به النبي الله



مع بقية الناس، وذلك عندما احتجت على أبي بكر، وأنكرت عليه افتراء الحديث في خطبتها المشهورة حيث قالت: «أَفَخَصَّكُمُ اللهُ بِآيَةٍ أَخْرَجَ مِنْها أبي؟ أمْ هَلْ تَقُولُونَ أَهْلُ مِلَّتَيْنِ لا يَتُوارَثَانِ، أَوَ لَسْتُ أَنَا وَأَبِي مِنْ أَهْلِ مِلَّةٍ واحِدَةٍ؟! أَمْ أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِخُصُوصِ الْقُرْآنِ وَعُمُومِهِ مِنْ أَبِي وَابْنِ عَمِي؟» الاحتجاج: ج١، ص١٠٢ أما الاختلاف الثاني وهو أن الأنبياء المُنْ يورّثون المال أم النبوّة أم كلاهما؟

فنقول: أما النبوة فهي شأن إلهي، والنبي الله يختاره الله، ولا دخل للميراث فيها، والذي يهمنا في الأمر هو إثبات توريث المال من النبي الله ليصح دليلاً على رد حديث أبي بكر المفتعل، ومن الآيات الدالة على ذلك هي قوله تعالى حكاية عن زكريّا عليه في أو إليّ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتِ امْرَأَقِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًا موريم: ٥-٢

الأول: قول زكريا على ورادا الله الدعاء: الأول: قول زكريا على إلى أخر الدعاء: ﴿وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًا ﴾، فلو كان المقصود من الإرث النبوة لكان سؤاله بكون الوارث رضيّاً لغواً وعبثاً، لأن النبي لا يكون إلّا رضياً معصوماً، فمن العبث أن يكون الدعاء: ربّ هب لي نبيّاً، وأسألك أن يكون هذا النبي رضيّاً، مما يدل على أن المقصود هو أمر آخر غير النبوّة، وليس هو إلّا الأمور المادية.

الثاني: أن العلم والنبوة لا تورّث، بل لا تحصل إلّا بالاكتساب كالعلم، أو الاصطفاء كالنبوة، فوجب حمل ما يورثه على المال.

وظاهر احتجاج الزهراء الآيات القرآنية أنها استدلت على مدعاها بإطلاق آيات التوارث بين الأنبياء الله وأنها لم تخصص إرثهم الله بالنبوة، لذلك عارضت الرواية التي جاء بها أبو بكر، وطالبته بدليل على صحتها، كونها مخالفة لصريح القرآن الكريم.



إن بعض الفرق والمذاهب التي تدّعي الإسلام، وتتستر بلباسه، والإسلام منهم براء، ولا تحمل من الإسلام غير اسمه، ومن تلك الفرق التي ينطبق الوصف المتقدم هي الفرقة (الباطنية)، وهي فرقة تُظهر غير ما تُبطن، ولأنها أيضاً ترى أن لكل ظاهر باطناً، فسميت بالباطنية، والظاهر هو ما جاء به النبي محمد الله والباطن هو علم التأويل الذي لا يعرفه إلّا هم بحسب ادعائهم، وهو لب الدعوة عندهم، ويرون أن الفرائض والسنن هي عبارة عن رموز وإشارات لا حقيقة والسنن هي عبارة عن رموز وإشارات لا حقيقة فا، وهذا من الرؤى التي تعكس تأثيراً تراجعياً على الفرق الإسلامية، والباطنية -بالدقة - ليست مذهباً إسلامياً، أو فرقة منه، وإنها هي طريقة تساير عليها معتنقوها.

وأما تأريخ تأسيسها: فأختلف فيه الباحثون

في تحديد زمن ظهورها، وهو خلاف له مبرره، إذ من أصول مذهب الباطنية عدم نشر عقائدهم وأفكارهم، فهم يأخذون العهود والمواثيق على من يدخل في مذهبهم ألا يظهر منه شيئاً، ويعدون ذلك من أصول دينهم التي لا يجوز الإخلال بها، وأول ظهور للباطنية حسب ما أرّخه السيوطي كان في سنة (٩٢) للهجرة، وذهب بعضهم إلى أن ظهورها كان سنة (٢٧٦) هـ، حينا شرع زعيمهم طهون القداح) بإنشاء هذا المذهب.

وللباطنية ألقاب عدّة، وهذه الألقاب تمثل الأوصاف التي اتصفوا بها، فكان لكل لقب سبب، وكان أشهر تلك الألقاب لهذه الفرقة هو: لقب (الباطنية)، ولُقبِّوا به بسبب دعواهم: أن لظواهر القرآن وأخبار النبي عَيْلِيَّ بواطن تجرى في الظواهر مجرى اللّب من القشر، وتلك البواطن:

رموز وإشارات إلى حقائق معينة، وأن من تقاعس عقله عن الغوص في الخفايا والأسرار والبواطن، أبتلي بالأغلال والآصار التي يعنون بها التكاليف الشرعية، والتي تنحل عمن ارتقى إلى علم الباطن، فيستريح من أعبائها.

واللقب الآخر الذي تسمّوا به هو: (القرامطة)، ولُقّبوا بهذا اللقب نسبة إلى رجل يقال له حمدان بن قرمط، كان أحد دعاتهم وقادتهم، فسمي أتباعه بذلك.

ولُقّب الباطنية أيضاً بـ(الخرمية) نسبة (لخرم)، وهي كلمة أعجمية، بمعنى الشيء المستلذ المستطاب الذي يرتاح الإنسان بمشاهدته، ويهتز لرؤيته، وهو دال على طي بساط التكليف، وحط أعباء الشرع عن المتعبدين، وتسليط الناس على اتّباع اللذّات، وطلب الشهوات.

أما بالنسبة لعقائد الباطنية فهي إظهار لكل ذي ملة أو مذهب ما يُحب، فإن أتوا للنصارى، أظهروا لهم القول بالتثليث، وأكدوا لهم ألوهية المسيح، وإن أتوا اليهود، أظهروا لهم بغض المسلمين والنصارى، وإن التقوا بزاهد، أظهروا الزهد في اللدنيا، ومجانبة أهلها، فهم يلبسون لكل حالة لبوسها، حتى إذا أمن لهم، ألقوا عليه شبهاتهم، ومعوه إلى الدخول في مذهبهم، ومن عقائدهم القول بإلهين قديمين، أحدهما علّة لوجود الثاني، وهو مذهب مأخوذ من الثنوية والمجوس، واعتقادهم بأن النبي عليه عبارة عن شخص، فاضت عليه قوة قدسية من السابق بواسطة التالي،

وأن القرآن عبارة عن تعبير النبي الشخصي، وتسميته كلام الله من باب المجاز، واعتقادهم أن لكل شريعة نبوية مدة زمنية، فإذا تصرّمت بعث الله نبياً آخر ينسخ شريعته، ما عدا النبي الشيئة فشريعته نسخت بمجيء الإمام السابع جعفر بن محمد عمد عمد عمد عمد الله علية المسلم عمد عمد السلم عمد عمد الله المسلم عمد عمد الله المسلم عمد عمد عمد الله المسلم عمد عمد الله المسلم عمد عمد الله المسلم المسلم المسلم المسلم عمد عمد الله المسلم المسلم

ومن عقائدهم إنكارهم القيامة، والبعث والنشور، وأنكروا الجنة والنار، وقالوا معنى المعاد عَود كل شيء إلى أصله، ويعتقدون بسقوط التكاليف الشرعية عنهم، ويرون أنها قيود انحلت عنهم؛ لاتباعهم الإمام المعصوم النحلت عنهم؛ لاتباعهم الإمام المعصوم المعصوم المعصوم المعصوم المعصورة إنسان ليؤنس خلقه، وزعموا وقت محصوص، وإنها الإمساك عن المفطرات في وقت محصوص، وإنها الامساك عن كشف السر، أما الطواف بالبيت سبعاً فقالوا هو الطواف بمحمد الله المعلوات الخمس: بأنها أدلة على الأصول الأربعة وعلى الإمام، وعليه فلا حاجة لأداء هذه الصلوات المعهودة عند المسلمين، فهؤلاء هم الباطنية، وذاك هو تاريخهم.

#### المصادر:

الرسالة الكافية: لمحمد بن سعد الرفنه الإسهاعيلي، الفرق بين الفرق: للبغدادي، بيان مذهب الباطنية وبطلانه: للديلمي، راحة العقل: للكرماني، الافتخار: للسجستاني، زهرة المعاني: للداعي إدريس القرشي.



حصل نقاش بين الدكتور محمد التيجاني السهاوي وجماعة بحضور أحد علماء السنة، فقال للحاضرين: إن بعض من يطلق عليهم لقب أمير المؤمنين قد قتل أبناء رسول الله عليهم من أباح المدينة لجيشه، وتقولون بأنهم اجتهدوا وأخطأوا ولهم أجر واحد، فيعني ذلك:

لو انتقدت بعض الصحابة -وهذا لا يقاس بها فعلوه- فإن اجتهدت في ذلك وأصبت فلي أجرٌّ، وإن أخطأت فلي أجر واحد.

فتدخّل العالم قائلاً: يا بُني لقد أُغلق باب الاجتهاد. فقال التيجاني: ومن أغلقه؟

قال العالم: أئمة السُّنة الأربع.

فقال التيجاني: الحمد لله إذ لم يكن الله ورسوله قد أغلقاه، ولا الخلفاء الراشدون الذين أُمرنا بالاقتداء جم، فليس علي حرج إذا اجتهدت كها اجتهدوا.

فقال العالم: إلّا إذا عرفت سبعة عشر علماً، منها: علم التفسير، والحديث، والتاريخ.. وغير ذلك.

فقال التيجاني: لا أريد الاجتهاد لأُبيّن للناس

أحكام القرآن والسنّة، ولكن لأعرف من كان على الحق ومن كان على الباطل.

قال العالم: وما الداعي لذلك؟ ﴿تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْمْ وَلَا تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ البقرة: ١٣٤.

فقال التيجاني: أتقرأ (ولا تسألون) بفتح التّاء أم بضمّها؟

قال العالم: (تُسألون) بالضمّ.

فقال التيجاني: لو كانت بالفتح لامتنع البحث، وما دامت بالضم، فمعناها أنّ الله تعالى لا يحاسبنا عمّا فعلوا إذ ﴿كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ المدثر: ٣٨، وقد حتّ القرآن على استطلاع أخبار الامم السابقة؛ لنستخلص منها العبر، ومعرفة الحق من الباطل.

قال العالم: مهم شككت فلا تشك في الخلفاء، فهم أعمدة الاسلام إذا هدّمت عمودا منها سقط البناء.

فقال التيجاني: فأين رسول الله على من ذلك البناء؟ قال العالم: هو ذاك البناء فهو الاسلام كله.

فقال التيجاني: فأنت تقول بأنّ رسول الله عَيَّا لله



يكن ليستقيم إلَّا بهؤلاء الأربعة، بينها يقول الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْخَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا ﴾ الفتح: ٢٨.

قال العالم: هذا ما تعلّمناه، وجيلكم أصبح مشكّكاً حتى في الدين.

فقال التيجاني: أعوذ بالله، فقد آمنت بالله ورسوله، فكيف تقول ذلك؟

قال العالم: لشكك في أبي بكر، وقد قال النبي الله فيه: «لو وزن إيهان أمّتي بإيهان أبي بكر، لرجح إيهان أبي بكر».

فقال التيجاني: ما بعثني لهذا الشك هو نفس كلام النبي على ، فروي أنّه قال عن شهداء أُحد: «هؤلاء أشهد عليهم»، فقال أبو بكر للنبي: ألسنا إخوانهم، أسلمنا كما أسلموا، فقال على: «بلى، ولكن لا أدري ما تحدثون بعدي»، فبكى أبو بكر، الموطأ لمالك ج٢ ص٢٤، ولأن النبي على لم يشهد له، لما يحدثه من بعده، فلي الحق في الشك فيه، وأتبين الحقيقة، فهذا الحديث يناقض حديثك الوارد في فضل أبي بكر.

فقال الحاضرون في المجلس: وكيف ذلك؟

فقال التيجاني: إن النبي الله له يشهد لأبي بكر، والتاريخ يؤيد أنه أغضب فاطمة الله وهي بنت الرسول الله محتى ندم قبل وفاته. تأريخ دمشق لابن عساكر، ج٣٠ ص٤١٩، فتمنى أنه لو لم يكن بشراً (لوددت أني شجرة على جانب الطريق...ولم أكن من البشر) تاريخ الطبري ص٤١، فحديث ترجيح إيهان أبي بكر على إيهان الأمة لا يخلوا من التأني فيه، فلا يمكن لرجل قضى شطراً من حياته في الشرك، أرجح إيهاناً من أمّة محمّد عليه بأسرها.

فقال بعض الجالسين: لقد بعث والله هذا الحديث الشك فينا.

فقال العالم: أهذا ما تريده لقد شككّت هؤلاء في دينهم!

فقال أحد الجالسين: كلا، إنّ الحق معه.

المصدر: مناظرات في الإمامة للشيخ عبد الله الحسن ص

#### صورٌ من إفتاء أصحاب الأئمة اللل (الحلقة ٧)

الدليل الخامس: المحطة الثانية: صورُ ومواردُ إفتاء أصحاب أئمة أهل البيت الله:

سبق منّا الكلام في الحلقة السادسة من العدد السابق من مجلة اليقين في الدليل خامس من أدلة إثبات التقليد، وقلنا إن الكلام فيه يقع في ثلاث محطات، قد انتهى بنا الكلام عن المحطة الأولى من هذا الدليل، ووصلنا الآن إلى المحطة الثانية، وهي استعراض بعض الصور، والموارد من إفتاءات أصحاب أئمة أهل البيت الملال.

المورد الأول: قال الكشي (في التعليقة على اختيار معرفة الرّجال للمير داماد الأسترآبادي: ج٢، ص ٦٢٧) بإسناده عن يونس بن عبد الرحمن، قال: قلت لحريز يوماً: يا أبا عبد الله كم يجزيك ان تمسح على شعر رأسك في وضوء الصلاة؟ قال: بقدر ثلاث أصابع - وأوماً بالسبابة والوسطى والثالثة- وكان يونس يذكر عنه فقهاً كثيراً.

المورد الثاني: الشيخ الطوسي بعد ذكر الاخبار في الخلع (تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي: ج٨، ص٩٧): (الذي اعتمده في هذا الباب وافتى به أن المختلعة لا بد فيها من أن تتبع بالطلاق وهو مذهب جعفر بن سماعة، والحسن بن سماعة، وعلى بن رباط، وابن حذيفة من المتقدمين، ومذهب على بن الحسين من المتأخرين).

المورد الثالث: وعن الشيخ الطوسي ايضاً (تهذيب الأحكام: ج٨، ص٣٠) بإسناده عن عبد الله ابن المغيرة قال: سألت عبد الله بن بكير، عن رجل طلَّق امرأته واحدة، ثم تركها، حتى بانت منه، ثم تزوجها، قال: هي معه كم كانت في التزويج، قال: قلت: فإن رواية رفاعة إذا كان بينهم زوج؟ فقال لي عبد الله: هذا زوج، وهذا مما رزق الله من الرأي.

المورد الرابع: وعن الشيخ الطوسي أيضاً (تهذيب الأحكام: ج٨، ص٥٨) بإسناده عن الحسن بن محمد، أنه قال: سمعت جعفر بن سماعة وسئل عن امرأة طلقت على غير السنة ألي أن أتزوجها؟ فقال: نعم، فقلتُ له: أليس تعلم أن على بن حنظلة روى: إياكم والمطلقات ثلاثاً على غير السُّنة، فإنهن ذوات أزواج؟ فقال: يا بُني رواية على ابن ابي حمزة أوسع على الناس.

نكتفي بهذا القدر من إفتاءات بعض أجلاء أصحاب الأئمة الملي والتي تثبت جريان سيرتهم على الإفتاء في عصر أئمة الهدى لللله وسنكمل الحديث في الحلقة القادمة عن المحطة الثالثة من هذا الدليل إن شاء الله تعالى.



تميزت مدرسة أهل البيت الله بتعدد أوجه النشاط العلمي والمعرفي، وإنها مدرسة متكاملة لا تستورد من المدارس الأخرى أي شيء يقوّم كيانها العلمي والمعرفي، بل هي كيان مستقل قائم بالقرآن الكريم، ومعارف الرسالة المحمدية، لذا تجد فيها التخصصات الدقيقة في المنقول والمعقول، وقد تجلى هذا المنهج في واقع العمل حتى إن المتابع يجد أن بعض أصحاب الأئمة الله متخصص بمسائل المعقول، والآخر بالحديث، والفقه، والتفسير، وإلى غير ذلك من التخصصات، والملفت للنظر في سيرة أصحابهم الله هو التهاشي مع الحالة العلمية؛ فالعِلم عندهم حياة لا يستأكلون به، بل يتعبدون بنقله وبثه إلى اهله؛ ومن أولئك الأصحاب المتخصصين، والذين يشار إليهم بالعطاء العلمي هو الصحابي الجليل: أبو محمد (حريز بن عبد الله) الأزدي الكوفي، والمشهور بـ(السجستاني).

وقد ورد فيه جملة من الأقوال أشهرها:

قول الشيخ الطوسي: (حريز بن عبد الله، ثقة، كوفي، سكن سجستان له كتب، منها: كتاب الصلاة، كتاب الصلاة، كتاب الزكاة، كتاب الطوسي: ت-٤٦٠–ص١١٨. كتاب الزكاة، كتاب الصوم، كتاب النوادر، تعد كلها في الأصول) الفهرست، للشيخ الطوسي: ت-٤٦٠–ص١١٨. وذكره النجاشي بقوله: (حريز بن عبد الله السجستاني، أبو محمد الأزدي من أهل الكوفة، أكثر السفر والتجارة الى سجيتان فعرف بها...) فهرست النجاشي: ص١٤٥.

وقد اشتهر بكتبه التي تعتبر أصول في موضوعها، وأكثر ما اشتهر به هو كتاب الصلاة، الذي رواه عن الإمامين الصادقين محمد بن علي وجعفر بن محمد اللها.

لقد مَثّلَ حريز نموذجا للمعرفة الدقية و لازال كتابه في الصلاة مصدرا للباحثين في مسائل الفقه وقضاياه حتى ان رجلا مثل حماد بن عيسى حينها يسأله الإمام عن صلاته فيجيب الإمام بأنه يحفظ كتاب حريز في الصلاة، ومن رواياته:

١ - عن أبي جعفر عليه «وافصل بين كل ركعتين من نوافلك بالتسليم».

٢- قال ﷺ: ذروة الأمر وسنامه وباب الأشياء ورضا الرَّحمن تبارك وتعالى الطاعة للإمام بعد معرفته،
ثمَّ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿مَّن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَن تَولَّى فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾
النساء: ٨٠



الجهاد لغة: هو المبالغة واستفراغ ما في الوسع والطاقة من قول أو فعل، ويراد به اصطلاحاً: بذل الجهد في قتال الكفار والمشركين ومن في حكمهم؟ من يضمُر الشرّ للمسلمين، وقيل: أن الجهاد هو قتال لخفظ بيضة الإسلام وكيانها، من كل معتد أو لتوسعة الرقعة الجغرافية لبلاد المسلمين حسب ما تقتضيه الضرورة بأمر الإمام المعصوم عيم إعلاءً لكلمة الله، كقوله تعالى: ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ الحج: كقوله تعالى: ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ بِهَادِهِ الله الذهن كلوهلة الأولى، والذي يعرف بالجهاد الأكبر، كما روي عن أبي عبد الله الصادق عيم أن النبي عبد بسرية (طائفة من الجيش) فلما رجعوا قال: «مرحباً بقوم رسول الله وما الجهاد الأكبر؟ قال: جهاد النفس» الكافي للكليني: ج٥، ص١٢.

ولا خلاف في أن الجهاد فرض من فرائض الإسلام، وركن من أركانه، لكن نظرة الإسلام

للقراع والحروب ليس من أجل السيطرة على الخيرات والثروات، كما هو الحال في حروب المجتمع الجاهلي، والتي كانت الغاية منها فرض التسلط، واستنزاف الخيرات وتحصيل الغنائم والعبيد والإماء، فالهدف من تشريعه نشر الإسلام وتعاليمه، ونشر العدل وبسط الحقّ وتطهير الأرض من الظلم والفساد، ومن هنا حرّم الإسلام قتل كبار السن والنساء والأطفال، والقتل على الظِنّة والتهمة، بل وحتى قطع شجرة من غير نفع، فعن الإمام أبي عبد الله الصادق عليه قال: «كان رسول الله عليه إذا بعث سرية دعا بأميرها فأجلسه إلى جنبه، وأجلس أصحابه بين يديه، ثم قال: سيروا بسم الله، وبالله، وفي سبيل الله، وعلى ملة رسول الله ﷺ لا تغدروا، ولا تغلوا، ولا تمثّلوا، ولا تقطعوا شجرة، إلّا أن تضطروا إليها، ولا تقتلوا شيخاً فانياً، ولا صبياً، ولا امرأة، وأيها رجل من أدنى المسلمين وأفضلهم نظر إلى أحد من المشركين، فهو جار حتى يسمع كلام الله،





فإذا سمع كلام الله عز وجل، فإن تبعكم، فأخوكم في دينكم، وإن أبى فاستعينوا بالله عليه، وأبلغوه مأمنه» الكافي: ج٥، ص٣٠، وعليه فتشريع الجهاد للدفاع عن التوحيد، وحقّ الإنسانيّة في العيش، واتّقاء فتن المناهضين ودفعها، وحماية المستضعفين ونصرتهم، كما قال تعالى: ﴿وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهُ لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ البقرة: ١٩٠.

ولم يرد في القرآن الكريم دلالة نشر الرسالة المحمدية بالقوّة والبأس والقهر، بل كانت كل الحروب والغزوات في إطار الدفاع عن بيضة الإسلام، كقوله تعالى: ﴿ ادْعُ إِلِي سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِهُمُ مِ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ... ﴾ النحل: ١٢٥.

والجهاد سواء أكان ابتدائياً أو دفاعياً، فإما أن يكون واجباً عينياً على جميع المسلمين لا يسقط عنهم إلّا بعذر شرعي، وإما أن يكون كفائياً، بحيث لو تصدّى من بهم الكفاية سقط عن البقية.

ولا ينحصر جهاد الأعداء بسوح الوغي،

فالحرب المسلّحة تعدّ بُعداً واحداً من أبعاد الجهاد، وهو البُعد المادّي، إلّا أنّ أعداء الإسلام لا يجابهونه دائماً عن طريق البعد المسلح، بل يختارون طرقاً ختلفة لتحقيق أهدافهم المشؤومة، كالحروب الصناعية، والاقتصادية، والثقافية، والعلمية، وغيرها كها هو الغالب في وقتنا الراهن، فتُعدُّ مواجهتهم على هذه الجبهات جهاداً في سبيل الله أيضاً، بل يشمل كل ما يبذل في مجابهة العدو من خطاب الدعوة له، وإعلامه، والدعاء عليه بالنقمة، وبالهداية له أحياناً، أو حتى بالجهاد القلبي، كها ورد في الحديث عن أمير المؤمنين عليه القلبي، كها ورد في الحديث عن أمير المؤمنين عليه المؤمنين المنتكم، فإن لم تقدروا؛ فجاهدوا بألسنتكم، فإن لم تقدروا؛ فجاهدوا بقوائل من تقدروا؛ فجاهدوا بقوائل الم تقدروا؛ فبالم تعالم تع

# ما معنى العالامات غير الجَاتميّة؟

قد يتوهم البعض بوجود التناقض بين قولنا (علامات)، وبين قولنا (غير الحتمية).

جاء في لسان العرب مادة (علم) (العَلامة والعَلَمُ شيء يُنْصَب في الفَلَوات تهتدي به الضالَّةُ)، فبدون العلامة لا تحصل الهداية الى الهدف، ومعنى (غير الحتمية)، أنها غير واجبة الوقوع فقد تقع أو لا تقع وهذا هو وجه التناقض.

نقول هذه شبهة تعتري الذهن ظاهراً، وهي تزول وتتلاشى بالتأمل من عدة وجوه:

الأول: أن المقصود من غير الحتمية معناها أنها قد تحصل، أو لا تحصل، وكلامنا في جانب الحصول، فإن حصلت فهي علامة، وإن لم تحصل فهي قطعاً ليست كذلك، وسيتضح الأمر في الوجه الثالث أكثر.

الثاني: معنى كونها غير حتمية: أي أنها لا ينحصر الأمر بها بل بغيرها أيضاً معها أو بدونها. الثالث: معنى غير حتمية: أنها تكون في

معرض البداء، ومعنى البداء، إن الله يغير ما قدّره لمانع طارئ على وقوعها، فقد يقدّر الله تعالى أموراً بحسب ما تقتضيه طبائعها، بغضّ النظر عن الطوارئ والعوارض، مثلها يقول الإنسان: إن هذه السيارة بحسب وضعها العادي تخدم عشر سنوات، دون النظر الى أنها بعد عشرة أيام ستتعرض لحادث وتتحطم.

أو أن زيد مثلاً يعيش مئة سنة بحسب تكوينه الطبيعي وما يقتضيه قانون الحياة، دون ملاحظة أن إنساناً سيقتله وهو في سن الثلاثين، إذا ما توافرت مقدمات وظروف القتل، ودون لحاظ أنه سيعيش مئة وثلاثين سنة إذا وصل رحمه، وإذا قطع رحمه فينقص من عمره ثلاثون عاماً مثلاً.

فهناك تقديرات في لوح المحو والإثبات ـ عند الله تعالى - وقد يُطلعُ الله عليه بعض رسله وملائكته أيضاً، ويقتصر على ذكر ما اقتضته القوانين والحكمة، والرسول على يخبرنا به، بتجرّد



عن الموانع والعوارض المستجدة.

بعد كل هذا يتضح عدم المنافاة بين معنى كون حادثة معينة علامة على الظهور المقدس، وبين كونها علامة غير حتمية.

كما يجدر الإشارة إلى أن من العلامات غير الحتمية ما حصل مثل هلاك بني العباس، ومنها ما لا نستطيع الجزم بانها هي بالذات المقصودة في الأخبار؛ لأن بعض العلامات بطبيعتها ذات سعة زمنية، فربها تكون علامة تستمر لقرون من الأزمان الى آخر مراتبها، مثل: التبرج، وتشبه النساء بالرجال، والعكس كذلك متحقق الآن وسابقاً، ويمكن أن يستمر إلى ظهور الامام عيسيم، فهى علامة واحدة، إلّا أنها واسعة زمنياً.

وقد ذكرت الروايات بعض العلامات غير الحتمية، ككُسُوفِ الشَّمْسِ فِي النِّصْفِ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ، وَخُسُوفِ الْقَمَرِ فِي آخِرِهِ عَلَى خِلاَفِ الْعَادَاتِ، وَخَسْفٍ بِالْبَيْدَاءِ، وَخَسْفٍ بِالْبَيْدَاءِ، وَخَسْفٍ بِالْبَيْدَاءِ،

وَخَسْفِ بِالْشْرِقِ، وَرُكُودِ الشَّمْسِ مِنْ عِنْدِ النَّوَالِ إِلَى أَوْسَطِ أَوْقَاتِ الْعَصْرِ، وَطُلُوعِهَا مِنَ النَّوْوَالِ إِلَى أَوْسَطِ أَوْقَاتِ الْعَصْرِ، وَطُلُوعِهَا مِنَ الْمُوفَةِ فِي سَبْعِينَ اللَّعْرِبِ، وَقَتْلِ نَفْس زَكِيَّة بِظَهْرِ الْكُوفَةِ فِي سَبْعِينَ مِنَ الصَّالِخِينَ، وَذَبْحِ رَجُل هَاشِمِيّ بَيْنَ الرُّكْنِ وَالْمُقَامِ، وَهَدْمِ حَائِطِ مَسْجِدِ الْكُوفَةِ، وَإِقْبَالِ وَالْمُقَامِ، وَهَدْمِ حَائِطِ مَسْجِدِ الْكُوفَةِ، وَإِقْبَالِ رَايَات سُود مِنْ قِبَلِ خُرَاسَان، وَظُهُورِ اللَّغْرِبِيِّ بِمِصْر، وَمَلَّلُهُ الشَّامَات، وَنُزُولِ النَّرْكِ الْجَزِيرَةَ، وَشُلُوعِ نَجْم بِالْشُرِقِ يُضِيءُ وَنُزُولِ النَّرْكِ الْجَزِيرَةَ، وَشُلُوعِ نَجْم بِالْشُرِقِ يُضِيءُ وَنُذُولِ الرُّومِ الرَّمْلَة، وَشُلُوعِ نَجْم بِالْشُرِقِ يُضِيءُ الْقَمَلُ، ثُمَّ يَنْعَطِفُ حَتَّى يَكَادَ يَلْتَقِي طَرَفَاهُ، وَحُمْرة يَظْهَرُ فِي السَّمَاءِ وَيُنْشَرُ فِي آفَاقِهَا، وَنَا لَعْمَلُ فَي الْعَرَبِ أَعِنَّتَهَا، وَتَلْقَى فِي الْجَرِبِ أَعِنَتَهَا، وَتَلْكَهَا وَنَارِ تَظْهَرُ بِالْلَشْرِقِ طَويلاً، وَتَبْقَى فِي الْجَوْرِ الْكَاثِ الْعَرَبِ أَعِنَتَهَا، وَتَلْكَهَا وَنَارِ اللَّهُ مَنْ مُلُومِ عَنْ سُلُطَانِ الْعَجَمِ.

راجع روضة الكافي للكليني: ج ٨، ص ٣٦ ـ ٤٢، و وبحار الأنوار: ج٥٢، ص ٢٥٦



هل يوجد حديث أو نص يدل على أنّ الفقهاء، أو العلماء هم نُوّاب الإمام المهدي عليه في زمن الغيبة الكبرى؟

يُستفاد من بعض النصوص الواردة عن أَهل البيت الله إنّ الفقهاء هم من ينوب عن الامام عليه في زمن الغيبة، واليك بعض من تلك النصوص:

ما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ الْهَادِي ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «لَوْلاَ مَنْ يَبْقَى بَعْدَ غَيْبَةِ قَائِمِكُمْ مِنَ الْعُلَمَاءِ الدَّاعِينَ إِلَيْهِ، والدَّالِّينَ عَنْ دِينِهِ بِحُجَجِ اللهِ، واللَّنْقِذِينَ لِضُعَفَاءِ عِبَادِ اللهِ مِنْ شُبَّاكِ إِبْلِيسَ ومَرَدَتِهِ، ومِنْ فِخَاخِ اللهِ مِنْ شُبَّاكِ إِبْلِيسَ ومَرَدَتِهِ، ومِنْ فِخَاخِ النَّهَ عَلَيْهِ، والذَّالِينَ عَنْ دِينِ اللهِ .... الاحتجاج: ج٢، ص٥٠٢.

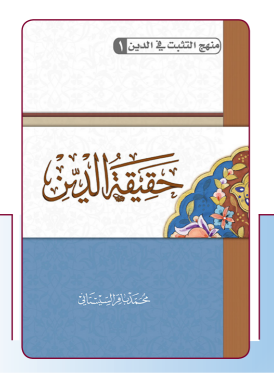
وما رُوِيَ عَنْ دَاود بْنِ اَلْحُصْينِ عَنْ أَبِي عَبَدِ الله عَلَيْهِ في رجلين اتفقا على عدلين، جعلاهما بينهما في حكم وقع بينهما فيه خلاف، فرضيا بالعدلين، فاختلف العدلان بينهما، على قول أَيهما يمضي الحكم؟ قال: «ينظر إلى أَفقههما وأَعلمهما بأحاديثنا، وأَورعهما، فينفذ حكمه، ولا يلتفت إلى الاخر» من لا يحضره الفقيه: ج٣، ص٨.

فالإمام على الرواية الأولى ذكر صريحا أَنّ في غيبة الامام عليه يكون الرجوع الى العلماء الفقهاء، وفي الرواية الثانية قال (ينظر إلى أَفقهها وأَعلمها بأحاديثنا) وهذانِ الوصفانِ اللذّان ذكرهما الامام عليه ينطبقان على الفقهاء في هذا الزمان، بل الفقهاء هم المصداق الأوضح، إن لم يكن الأوحد لهذين الوصفين.

وعن الإمام العسكري عليه «فأما من كان من الفقهاء صائناً لنفسهِ حافظاً لدينهِ مخالفاً لهواه مطيعاً لإمر مولاه فللعوام ان يقلدوه» الوسائل: ج٢٧، ص١٣١

أُمّا في هذا الحديث فالأمر واضح وجلي بأن الفقهاء هم من يرجع إِليهم الناس في حالة عدم وجود الامام عَلَيْكِهِ.

هذه بعض الروايات التي دلت على أَنَّ الفقهاء هم الذين ينوبون عن الامام عليه في زمن الغَيبة.





اسم الكتاب: حَقيقَةُ الدِّين

اسم المؤلف: السيد محمد باقر السيستاني

عدد الصفحات: ١٥١

الطبعة: الثانية (١٤٣٨)

هذا الكتاب الذي بين يديك عزيزي القارئ هو عبارة عن محاضرات وبحوث كانت قد طرحت وألقيت على جمع من أهل العلم في حوزة النجف الأشرف، لكن الخطاب فيها كان موجّهاً ومنظوراً فيه إلى الشباب المتعلمين في الجامعات والمعاهد وسائر مراكز التعليم والتعلّم، ليكون لهم هذا الكتاب معيناً على التبصّر والتسلّح بأمور العقيدة والدين، وشأن حقيقة هذه الحياة و غاياتها.

ويأتي هذا الكتاب الرائع في إطار البحوث القيّمة التي طرحها سهاحة السيد باقر السيستاني طَهِّ الله حول منهج التثبت في الدين، والذي يهدف بشكل أساسي إلى إعانة ومساعدة الباحثين عن الدين بجدٍ في مسيرته التي يروم بها الحقيقة والتبصر فيها، وذلك لأن مسيرة البحث عن الدين في عالمنا هذا هي المسيرة الأخطر في حياة الإنسان، ومنذ تلك اللحظات التي تتفتق فيه مدركاته، ويسأل من أين؟ وفي أين؟ وإلى أين؟ وإلى أين؟ وإلى أين؟

ويفيدنا سهاحة السيد (حفظه الله) بأن هذه البحوث لم تكن قد طرحت للدفاع عن الدين، أو للإقناع به، أو المجادلة عن موقف مسبق، بل كانت بحوثاً تفتح نافذةً على التأمل في حقيقة هذه الحياة، والرؤى المختلفة فيها، ومن بين تلك الرؤى هي الرؤية الدينية، والتي هي أهم وأثقل الرؤى المتصارعة، من خلال مراجعة النصوص الدينية الموثوقة، والتأمل المستمر في مباني تلك الرؤى، ومغزاها، ومرتكزاتها، في مسعى الوصول إلى صورة حقيقية للدين.

فالكتاب إذن: رائعٌ ببحوثه، شيقٌ في مطالعته، غزيرٌ في محتواه، فلا تفوت -عزيزي القارئ الكريم- فرصة التبصر والتسلح بالمعلومات المهمة في دينك ومعتقدك، والله تعالى ولي التوفيق.

## هَلْ كَانَ رَسولُ الله عَيْلَةَ يُرْسِلُ يَديهِ فِي صَلاتهِ أَمْ يَتَكتَّفُ؟

جوابنا: الرسول الأعظم على كان يرسل يديه في الصلاة، ولم يتكتف قط، وكان الصحابة كذلك يفعلون، إلى أن جاء عمر إلى الخلافة، فكانت واحدة من ابداعاته التي ابتدعها في الاسلام، أخذها من أسرى العجم، وهي وضع اليد اليمنى على اليسرى في الصلاة، قال المحقق النجفي: (فإنه حكي عن عمر، لما جيء بأسارى العجم كَفَّرُوا \_ وضعوا اليد اليمن على الشهال \_ أمامه، فسأل عن ذلك، فأجابوه: بأنا نستعمله خضوعاً وتواضعاً لملوكنا، فاستحسن هو فعله مع الله تعالى في الصلاة، وغفل عن قبح التشبه بالمجوس في الشرع) جواهر الكلام: ج٢، ص١٧٠.

وقال القرطبي: (اختلف العلماء في وضع اليدين أحدهما على الأخرى في الصلاة، فكره ذلك مالك في الفرض، وأجازه في النفل، ورأى قوم أن هذا الفعل من سنن الصلاة، وهم الجمهور، والسبب في اختلافهم أنه قد جاءت آثار ثابتة نقلت: فيها صفة صلاته [النبيّ] عليه الصلاة والسلام، ولم ينقل فيها إنه كان يضع يده اليمنى على اليسرى) بداية المجتهد: ابن رشد القرطبيج ١، ص١٣٦٠.

قال العيني: (وحكى ابن المنذر، عن عبد الله ابن الزبير، والحسن البصري، وابن سيرين: أنه يرسلهما، وكذلك عند مالك في المشهور: يرسلهما، وإن طال ذلك عليه وضع اليمنى على اليسرى للاستراحة، وقال الليث بن سعد: وقال: الأوزاعي هو مخير بين الوضع والارسال) عمدة القاري شرح صحيح البخاري: ج٥، صحيح.

فالمسألة عندكم فيها خلاف؛ لأنها لم تكن في زمان النبيّ على، وانها بدأت في زمن خلافة عمر للحادثة المذكورة مع أسارى العجم، أليس من الواجب الاقتداء بسنة النبيّ على لا بسنة غيره؟!



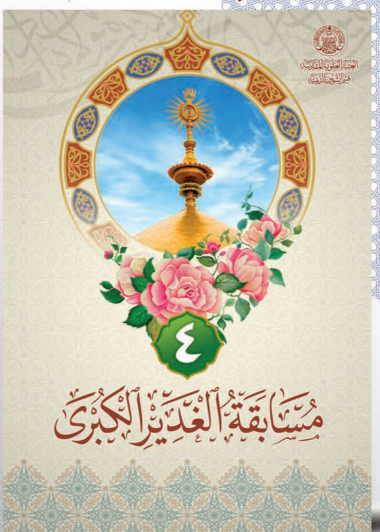






قسم الشؤون الدينية شعبة التبليغ الديني

سارعو للاشتراك...





www.imamali-a.com tableegh@imamali.net 07700554186